

# واكثر واكر سين لاسب مريري

#### DR. ZAKIR HUSAIN LIBRARY

JAMIA MILLIA ISLAMIA JAMIA NAGAR

NEW DELHI

Please examine the book before taking it out. You will be responsible for damages to the book discovered while returning it.

Call No. 8/1.6/9 Acc. No. 36349

Late fine rate: 68 1 7 25 P. Per day

(1) Ordinary Book 25 p. per day

(2) TBS Book 25 p. per day

(3) Over night Book 1 Re. per day

# إقبال ورسل تضعّف "

## فواكشرا بوللميث صيقي



نينل كيدشى بهائة مسكل تقريبات والادستط مرجحة اقبال

اِقبال اکادمی باکشان ۱۰-بی-۲-گلبرگ ۲ ۰ سهرد

#### جمله حقوق محفوظ

# RARE BOOK

فاشر گاکٹر عد سعزالدین

ڈائریکٹر ، اقبال اکادمی یا کستان ، لام

سيد اظمارالعس رضوى

مظبع عاليه ، ١٠٠ مميل رود ، لاهوو

طبع اول عدداء

طابع

مطبع

نعداد عداد

## فهرست

|                | پیش گفتار                                                                   |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 4.             | عميد و تعارف                                                                |
| ۳۵             | باب اول فصل اول<br>تاریخ تصوف کا ایرانی اور بندی پس منظر                    |
| ۷۵             | ہاب اول فصل دوم<br>تاریخ تصوف کا ہندی ، یونانی اور اسلامی پس منظر           |
| i <b>t</b> ' 1 | باب اول فصل سوم<br>برصغیر پاک و بند میں تاریخ ِ تصوف ِ اسلام                |
| ' 9 &          | ہاب دوم<br><b>اقبال اور مسلک تصوف</b><br>(کلام اقبال کی روشنی می <i>د</i> ) |
| ~69            | یاب سوم<br>ا <b>قبال اور صوفیاے</b> کوام                                    |

#### ناب چچارم

#### تصوف کا نفسیاتی اور فکری پہلو اور علامہ اقبال

#### اهاریس

۱۔ استخاص

۰- اماکن

۳. کتب



علامه محستد إقبال محسد (۱۹۳۸ – ۱۹۳۸)

### پیش گفتار

افبال اور نصوف کی نصیف کی ایک داسان ہے ، اگر یہ داستان صرف مصلف کی سویی دو اس حود بمائی اور برزه سرائی کی خرورت ند بھی ، لیکن اس کے پس منظر کو فارئین کے سامنر پیش د نے کی ضرورت اس لیے بڑی کہ وہ اس کی نوعمت اور مصنف کے نعط، نظر سے معارف ہو جائیں ۔ بصوف سے مصنف کی دلجسپی خاندانی ہے۔ سری والدہ محترب حضرت ساہ نصبرالدین حسن ابن حصرت شاہ نیاز احمد بربلوی کے خابفہ اور سجادہ شین حضرت ما نصیر الزمال سے بیعت تھی اور انھوں نے مجھے بھی اپنے زمر و مرسد سے بیعت کرایا ؛ یہ بیعت تبرک بھی - مسرمے آغاز جوابی میں حضرت کا وصال ہو گیا لیکن میں اس سجادہ کے معتقدین میں رہا اور سوں ۔ محھے حال و قال کی محفلوں ، مجلسوں اور حلقہ درس میں سر کت کا بھی موقع ، الا ۔ میں نہ صوفی ہوں نہ صاحب حال و فال ، بان صوفیون اور نصوف کو جهان نک وه فرآن حکم ، احادیث نہوی' سبرت صحابہ اور روح اسلام کے سنافی نہیں فبول اور تسلیم کرتا ہوں ۔ یہی سبب تصوف کے مطالعہ اور اس کی تحقیق سے معری دلیجسپی کی اساس ہے۔

مام یا کسنان سے پہلے علی گؤھ میں فلسفہ آنرز میں میرا ایک اختہاری مضمون تھا اور اساتذہ میں برونیسر ڈاکٹر سید ظفر الحسن، رونیسر مبال مجد شریف اور ڈاکٹر مجد محمود احمد صاحب میرے اساتذہ میں تھے۔ فلسفہ کی ابجد نشناسی بھی ان بزرگوں کی بخشش کا نتیجہ ہوئی۔ اللہ تعاللی ان کے ساتب بلند فرمائے کہ اب تینوں نتیجہ ہوئی۔ اللہ تعاللی ان کے ساتب بلند فرمائے کہ اب تینوں

مرحوم ہو چکے ہیں۔ نفسیات کا بافاعدہ مطالعہ بھی اسی دور میں شروع ہوا اور ان مضامین سے دلچسپی جاری رہی ۔ یہہ ۱۹ میں قیام پا دستان کے بعد علی گڑھ سے، جہاں میں فارخ التحصیل ہو کر شعبہ اردو سے ۱۹۳۸ء سے منسلک تھا ، بعلمی رحصت بر انگلستان گیا ۔ میری تحقیق کا موضوع دو جدید لیانیاں اور بالخصوص صوتیات بھا لیکن برٹش سیوزیم اور انڈبا آفس کے کتب خانوں میں اپنی دلچسپی کے مخطوطات اور نادر و نایاب بصانیف کی جسجو بھی جاری رہی ۔ ان میں اردو زبان و ادب کے علاوہ برصغیر کی تاریخ ، تقافت اور تحریکات سے متعلق ماخذات بھی دیکھے ۔ یہاں نصوف ہر وسیع لٹریچر میں بعض رسالے اور تادیں پہلی مرتبہ دیکھنا نصیب ہوئی اور میں بعض رسالے اور تادیں پہلی مرتبہ دیکھنا نصیب ہوئیں اور میں بے ان سے ضروری افتباسات اور حوانی نقل کر لیے۔

کے شعبہ اردو سے منسلک ہو گما اور اگلے چھ سال لاہور کے ارباب دانش و علم کی خدست میں حاضری کا موقع بھی ملا ۔ ان میں ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم مرحوم بھی نھے جن سے لاہور میں کبھی کبھی اور تعطیلات گرما میں تقریباً روزانہ مری کی خوشگوار فضاؤں میں نیاز حاصل ہونا ۔ ایسی ہی ایک مجلس میں ان یادداشتوں کا ذکر آیا جو میں نے مصوف کے موضوع پر جمع کی مھیں ۔ خلیفہ صاحب کے اصرار پر میں نے یہ ان کی خدمت میں پیش کی تو انھوں نے فرمایا کہ اسے مربب کر ڈالو۔ اسی سلسلے میں فرمایا کہ علامہ اقبال کا ارادہ نھا کہ وہ نصوف اسلام کی ایسی ناریخ لکھیں جس میں ایک طرف مصوف اسلامی کے اصل احزاء و ارکان کا تجزیہ ہو جو ان کے نزدیک قرآن حکم ، احادیث نبوی اور تعلیات اسلام کے عین مطابق میں اور اکابر-صوفیا کے افوال و اعال سے بھی ان کی تائید ہوتی ہے ؛ دوسری طرف علامہ ان عناصر کا تجزیہ اور تفصیل بیان کرنا چاہتے موسری طرف علامہ ان عناصر کا تجزیہ اور تفصیل بیان کرنا چاہتے تھے جو ان کے نزدیک تصوف اسلام میں غیر اسلامی افکار ، عقاید

اور نظریات کے زیر اثر داخل ہوئے تھے اور جنھوں نے تصوف کو وہ رنک و آہنگ بخشا نھا جانے علامہ عجمی تصوف کہنے تھے اور جس میں یہودیوں ، عبسائیوں ، زردشتیوں ، زندھوں نک کے عقاید سامل ہوگئے نہے اور حس کے فکری پہلو پر ایرانی مابعد الطبیعیات، یونانی فلسفد ، بدھ من کے افکار اور ویدانت کے اثرات کمایاں تھے۔ ان سب نے مل کر اصل تصوف اسلام کو اس فدر مسخ کر دیا ے کہ صوفیوں نے شریعت کو مردود سمجھ لیا اور سعائر اسلام سے آزادی بلکہ ان کی تضحیک و نذلیل کو اپنا شعار بنا لیا اور پھر یہ خیالات شاعری اور صوفیانہ لٹرمچر کی بدولت فارسی اور اردو سی اننے عام ہوئے کہ ان کی یلعار کے سامنے اسلام کے اصلی حد و خال چھپ گئر اور وہ صوفی جو خدمت خلق میں بکتا تھے ، حمیت اور غیرت میں فرد دھے صرف حال مست اور قال مست ہو کر رہ گئے ۔ خانقاہیں جو رسد و ہدایت کا مرکز تھیں رفص و سرود کی مفلوں میں بدلگئیں اور پیروں کا مطلب دبن فروش سوداگر ٹھمرا۔ یہ وہ چند لوگ نھے جنھوں نے بصوف کے پورے نصور کو بدنام نیا اور ابک ایسا مسلک جس کے علمبرداروں نے تبلیغ دین کا سدس فریضہ اداکیا تھا اور اعلی درجے کے اخلاق کی تعلیم دی تھی اور سلاطین جابر کے سامنے بھی اعلان کلمہ مق سے خوف زدہ نہیں ہےے ان کی بدولت بے اعتبار ہو گیا ۔

غرض خدیفہ صاحب نے کچھ ابسے انداز میں اس موضوع کی اہمیت بنائی کہ میں اس مشکل کام پر آمادہ ہو گیا اور پہلی قدط خلیفہ صاحب سرحوم اور پروفیسر مبال مجد شریف سرحوم کے حکم کی معمیل میں ''افبال" مجلہ بزم اقبال میں اکتوبر ۱۹۵۳ء میں شائع ہوئی۔ دوسری قسط اسی مجلہ کے شارہ اپریل ۱۹۵۵ء میں شائع ہوئی۔ اس عرصے میں مارچ ۱۹۵۹ء میں دیں دیں لاہور سے کراچی چلا آیا اور سعبھ' اردو کے صدر کی حیثیت سے جامعہ کراچی سے منسلک ہوگیا۔

یهاں اس وقت ابوسعبد نورالدین صاحب ابک طائب علم بھے جو اقبال اکشمی کے وظیفہ پر جامعہ کراچی میں ریسرچ کر رہے تھے۔ ان كا موضوع تها 'اسلامي تصوف اور افبال' نورالدين صاحب كي تحقيق کے نگران ڈا کئر سولوی عبدالحق صاحب نھے جو مجھ سے پہلے شعبہ اردو کے اعزازی صدر نھے۔ 'اِسلامی نصوف،' مولوی صاحب کا سوضوع ند نھا اور ند اس مسم کی محفیق سے سولوی صاحب کو زیادہ دلچسپی دھی اس لیے انھوں نے ابوسعبد نورالدین صاحب کے پی ابچ ۔ ڈی کے مقالہ کی نگرانی میرے سپرد کر دی اور مجھے ان کے کام کی نگرانی اور ان کے مفالہ کی نظر ثانی کے سلسلے میں خود بھی اس سوضوع ہر سزبد کام کرنا ہڑا اور بالآخر سنمبر ۱۹۵۸ء میں نورالدبن صاحب نے بہ مفالہ پیش کر دبا۔ اس میں میرے دونوں مطبوعہ مضامین کے حوالے موجود ہیں ۔ لیکن نور الدین صاحب محدود وقت اور دوسری دفتوں کی وجہ سے اس موضوع کا حق کہا حقہ ادا نہیں کر سکے ۔ ڈگری ان کو سلگئی اور ان کے ابک متحن خلیفہ عبدالحکیم مرحوم بھی نھے جنھوں نے نورالدین صاحب کا زبانی امتحان بھی لیا نھا ۔ اب یہ مفالہ سائع ہو چکا ہے ۔

اس مقالہ کے بعد خلیفہ صاحب کا اصرار ہوا کہ میں اس سلسلے کو ہورا کروں جو میں نے ان کے ارشاد پر سروع کیا نھاکیونکہ نورالدین صاحب کے مقالہ سے وہ مقصہ حاصل نہیں ہو سکتا جو میں خلیفہ صاحب کی گفتگو کے سلسلے میں پہلے بیان کر جکا ۔ میں نے کچھ کام شروع کیا لیکن ۱۹۲۹ء میں میں کولمبیا یونیورسٹی نیویارک جلاگیا ، وہاں سے آبا نو ایک سال بعد پھر سیٹو (Seato) میں ایک تحقیقی لسانی جائزہ کے سلسلے میں مشرف بعید چلاگیا ۔ اگلے چند سال سعبہ میں درسی ، تدریسی ، انتظامی ، تحقیقی کاموں کے علاوہ لسانیات کے شعب، کی تنظیم اور ایک جدید تجربہگاہ کے قیام ، لسانی تحقیق کے پروگرام اور یونیورسٹی کی انتظامی ذمہداریوں قیام ، لسانی تحقیق کے پروگرام اور یونیورسٹی کی انتظامی ذمہداریوں

میں ایسا گھرا رہا کہ یہ کام مکمل نہ کو سکا ، البتہ یادداشتوں میں مطالعہ کے ساتھ ساتھ اضافہ ہوتا رہا اور اس کا خاصا ذخیرہ جمع ہوگیا۔

مع و ع کے آغاز میں حب علامہ اقبال کی صد سالہ تقریبات کے سلسلر میں تفریبات کی مجلس انتظامیہ نے علامہ اقبال اور ان کی فکر و فن ہر مختلف حضرات سے نصانیف یا دالیفات و تراجم کرائے کے لیر ابک فہرست موضوعات کی تبارکی ذو اس میں تصوف اسلام اور علامہ اقبال کے موضوع کو بھی شامل کیا ، اور اس کام کے لیے جناب ڈاکٹر جد اجمل صآحب سیکرٹری نعابات حکومت پاکستان کے سانھ مجھے بھی شریک کیا گیا اور میں نے اس بس منظر میں جسر بیان کیا گیا ، اسے قبول کر لیا ۔ مجھر اطمینان تھا کہ نفسیاتی اور فکری بہلو پر جناب اجمل صاحب محھ سے بہتر طور پر حق تحقیق ادا کریں کے ۔ میں اس کے داردخی یس، نظر ، تہذیبی اثرات اور علامہ اقبال کے کلام نظم و نثر کے تجزیہ ہر توجہ مرکوز رکھوں گا ، لیکن بعد میں ڈاکٹر اجمل صاحب کی مصروفیات بے ایسی صورت حال پیدا کی کہ مجھے تنہا اس کام کو پورا کرنا پڑا ۔ مجھے اس اعتراف میں تأمل نہیں کہ اگر ڈاکٹر اجمل صاحب کی رفاقت نصبب ہوتی نو اس کا نفسیاتی اور فکری تجزیہ اس سے یفیناً بہتر ہوتا ۔ میں نے متی المقدور اس کے سعیار کو قائم رکھنے کی کوننش کی ہے ۔

کتاب لکھنے میں بنیادی طور پر میرا نقطہ انظر معروضی ، تحقیقی اور تاریخی رہا ہے۔ میں نے ذاتی پسند اور الپسند اور تأثراتی تجزیہ اور تنقید سے گریز کی ہے اور دیانت داری کے ساتھ ان مآخذ کا اعتراف کیا ہے جن سے اس کتاب کی نباری میں مدد لی گئی ہے۔ کتابیات میں سرفہرست قرآن حکیم ہے جس پر نہ صرف تصوف اسلام بلکہ روح اسلام کی اساس ہے لیکن اسے انسانوں کی تصانیف

کے ساتھ میں نے فہرست مآخذ میں رکھنے میں سوئے ادب محسوس کیا ہے ورنہ پر باب میں اور اکثر پر صفحہ پر قرآن حکیم کے براہ راست حوالے موجود ہیں ۔ یہی حال احادیث نبوی کا ہے ۔ جہاں تک سیرے ناقص علم نے رہبری کی ہے صرف ایسی احادیث نقل کی ہیں جو متفق علمہ ہیں ۔ اقوال صوفیہ کے مأخذ بھی جہاں تک ممکن ہوا ہے ، براہ راست اکابر صوفیہ کی نصانیف مثلاً کتاب اللمع ، کتاب الصدق اور کشف المحجوب سے لیے گئے ہیں اور ان تصانیف کتاب اللمع کے معنبر اڈیشن بیش نظر رکھے ہیں ۔ علامہ اقبال کے اردو فارسی کے معنبر اڈیشن بیش نظر رکھے ہیں ۔ علامہ اقبال کے اردو فارسی کلام کے تمام مجموعے بش نظر رہے ہیں اور انتعار کے حوالوں سے ان کا سراغ مل جانا ہے اس لیے سوائے ایسے موقعوں پر ، جہال ان کا سراغ مل جانا ہے اس لیے سوائے ایسے موقعوں پر ، جہال میں الگ درج نہیں کیا گیا ہے ۔ اسی طرح علامہ اقبال کی فکر و میں الگ درج نہیں کیا گیا ہے ۔ اسی طرح علامہ اقبال کی فکر و فن پر بیشار کتابوں سے استفادہ کیا ہے لیکن کتابیات میں صرف فن پر بیشار کتابوں سے استفادہ کیا ہے۔ اسی طرح علامہ اقبال کی فکر و ان کو شامل کیا ہے جن کا براہ راست حوالہ موجود ہے ۔

حواشی ہر باب میں مسلسل ممبروں سے باورق ہیں ، ہر باب دا فصل کے آخر میں کتابیات بھی انھیں حواشی کے ممبروں کے حوالے سے مرنب کی گئی ہے ۔

علامہ اقبال کے خواب کی تعبیر یا آن کے مجوزہ خطوط پر تاریخ تصوف اسلام کا یہ مختصر جائزہ اور اس کی روشنی میں علامہ کے مسلک تصوف کا یہ بیان میں نہایت انکسار اور عاجزی سے علامہ کی صد سالہ نقریبات کے سلسلے میں علامہ کے حضور میں نذر عمدت کے طور پر پیش کرنا ہوں ۔

کراچی ۲۸ فروری ۱۹۷۷

ابوالليث صديقي

#### تمهید و تعارف

اس کتاب کا سوضوع اقبال اور تصوف ہے ، یہ سئلہ خاصا اختلاقی ہے کہ مصوف کے بارے میں اقبال کا نقطہ طر کیا نھا۔ بعض حضرات کے نزدیک اقبال نصوف کے مخالف نھے ، ان کے اسدلال کی بنباد علامہ اقبال کے اس مسم کے ارشادات ہیں:

''یہاں لاہور میں ضروریات اسلام سے انک منتفس بھی آگاہ نہیں؛ صوفیا کی دکانیں ہیں لیکن وہاں سیرت اسلامی کی متاع نہیں بکتی ۔'''

اس کے جواب میں خود علامہ کا یہ قول ہے :

ورہی حال سلسلہ ٔ قادریہ کا ہے جس میں خود بیعت ر دھتا ہوں ۔۲

علامہ نے یہاں جس سلسلے کا ذکر کیا ہے اس میں وہ اپنے والد سے ببعت تھے ۔ ظاہر ہے ان کے والد کو ان کے پیر و مرند نے خلافت و بیعت کی اجازت دی ہوگی جس کے بغیر کوئی پیر کسی کو مرد نہیں کر سکتا اور یہ اجازت محض رسمی بیعت سے حاصل نہیں ہو جاتی ۔ سالک کو پیر و مرشد کی رہبری اور اعانت سے سلوک کے منازل و مفاسات طے کرنے کے بعد ہی یہ سعادت حاصل ہوتی ہے اور ظاہر ہے علامہ کے والد ان مراحل و منازل سے گزرے ہوں گے ۔ علامہ نے والد ان مراحل و منازل سے گزرے ہوں گے ۔ علامہ نے کبھی آئندہ اس بیعت سے انکار نہیں کیا اور نہ

<sup>1 -</sup> مكاتيب اقبال ، حصد دوم ص ٨م مكتوب بنام أكبر الله آبادى - ٢ - ايضاً حصد اول ص ٢٥ مكتوب بنام علامد سيد سليان ندوى -

سلسلم صوفیا کے اس مسلک کو متروک قرار دیا ، اس لبے ہمیں یہ ماننے میں تأمل نہیں کہ علامہ آخر تک ملسلہ قادریہ سے منسلک رہے ۔ اس کے علاوہ سئسلہ ٔ چشنیہ کے بعض اکابر صوفیا سے بھی آن کی عقبدت کا اظہار اور اعتراف أن کے کلام نثر و نظم میں ملتا ہے۔ اس کی ایک مثال حضرت خواجہ نظام الدین اولیاع ہیں جن کے مزار پر علامہ اقبال نے اکثر حاضری دی ہے اور ان کی نظر کرم اور توجہ کی تمنا کا اظمار كبا ہے۔ ان اكابرين ميں حضرت خواجہ معبن الدين چشتي ج سجزی اجمیری م ، حضرت شاه بو علی فلندر م ، حضرت داتا گنج مخش علیالہجوںری <sup>ہم</sup> ، حضرت شیخ سباں معر<sup>ہم</sup> برصغیر کے چند نام لیے جا سکنے ہیں جن سے عقیدت کا اظہار ان کے كلام ميں جا بجا ہوا ہے ـ سلسلم بيعت كے اہميت كا اندازہ اس سے بھی کیا جا سکتا ہے کہ وہ اپنےصاحبزادے آفتاب افبال کے سلسلر میں سہاراجہ سرکشن پرشاد کو لکھنر ہیں : "آج کل اس فکر ہیں ہوں کہ اس کو کہیں مربد کرا دوں یا اس کی شادی کوا دوں کہ اس کے ناز میں نیاز ببدا ہو جائے ۔۳۳

دوسر مے صاحبزاد مے جاوید اقبال سے فرماتے ہیں ":

جس گھر کا مگر چراغ ہے تو ہے اس کا مذاق عارفانہ

ان صوفیاء کرام سے قطع نظر وہ اپنے فکری سفر میں پیر روسی کو اپنا رہیں اور راہنا قرار دیتے ہیں اور ان کے فیض سے کائنات اور حیات و ممات کے معاملات اور مسائل کے عقدہ بائے لاینحل سلجھاتے ہیں اور پیر روسی کا یہ مرید بندی قدم قدم پر شیخ طریقت کی

ب ـ مكاتيب اقبال حصد دوم ص١٨٧ مكتوب بنام مهاراجه كرشن پرشاد شاد. ـ ـ خاب كام ، ص ١٨٠ .

رہنائی کا محناج رہتا ہے۔ ان کے علاوہ اور صوفیا ہیں جن کے فیوض و برکات ، افکار و خبالات سے علامہ نے استفادہ کیا ہے اور اپنے فکری نظام میں ان کی تعلیبات کے بعض اجزا اور عماصر کو قبول بھی کیا ہے ۔ ان کی تفصیل اس کتاب کے متعلقہ باب میں ملے گی اس لیے ہاں تکرار کی ضرورت نہیں ۔

سوال به بیدا ہوتا ہے کہ ایسی صورت میں علامہ اقبال کو تصوف یا صوفیا کا مخالف کیوں قرار دیا جاتا ہے ؟ عام طور پر اس حیال کا ماخذ علامہ کا وہ ببان سمجھا جاتا ہے جو ان کی مشہور مشوی اسرار خودی میں بش کیا گیا ہے جس میں نفی خودی کے فلسفہ افلاطونی کو بعض صوفیوں کے مسلک کی بنیاد اور ملت اسلامبہ کے روال ، انحطاط اور کمزوری کا سبب بتایا گیہ ہے جو اقبال کے حرکی نصور حیات کی نفی کرتا ہے۔ اسی طرح بعض صوفیا سے سنسوب بعض اقوال اور اعمال ایسے ہیں جن سے نرک دنیا اور رہبانیت کی المقین ہوتی ہے اور جو اسلام کے نظر دہ ٔ حیات سے مطابقت نہیں رکھتے۔ ہم سب مسائل کا جائزہ لیں کے اور تفصیل سے ان پر گفتگو کریں گے۔ تصوف کیا ہے ؟ کیا تصوف خالص اسلامی ہے یا اس میں بعض عناصر نمیر اسلامی بھی شامل نظر آتے ہیں اور اگر عیر اسلامی شامل بیں نو ان کا منبع ، ۔اخذ با اصل کیا ہے اور كب اور كن حالات مين ان كا عمل دخل شروع بهوا ؟ اكر تصوف حالص اسلامی ہے ذو اس کے عناصر کیا ہیں اور اس کی بنیاد كمان تك قرآن حكيم ، احاديث نبوى اور اسلامي نظريه حيات کے مطابق ہے ؟ اقبال کی تنقید میں تصوف کا مفہوم اور نصور کیا ہے ؟ کیا وہ یکسر مسلک تصوف کو رد کرتے ہیں یا محض بعض عناصر کو جو ان کے نزدیک اسلامی تصوف سے تعلق نہیں رکھتے رد اور باقی عناصر کو قبول کرنے ہیں ؟ اکابر صوفیا اور مفکرین کے بارے میں ان کا نقطہ ٔ نظر کیا ہے ، مثلاً محیالدین ابن عربی کو مسئلہ ٔ وحدت وجود کے عظیم علمبرداروں میں

شار کیا جاتا ہے ، کیا علامہ اقبال کا یہ قول درست ہے کہ محی الدین ابن عربی کی قصوص العکم میں کفر اور زندفہ کے سوا کچھ نہیں ؟ جن صوفیا سے اقبال نے عقیدت کا اظمهار کیا ہے ، وہ کون کون ہیں اور ان کا صوفیانہ مسلک کیا ہے ؟ کیا بعض صورتوں میں اقبال کے خیالات میں نبدیلی بھی ہوئی ہے ؟ مثلاً اپنی فکر کے ابتدائی دور میں جس کی عمائندہ ان کی تصنیف ''ایران میں ما بعدالطبیعیات کا ارتقا" ہے ، انھوں نے ابن عربی کی نعریف کی ہے اور کیا پروفیسر شریف کا به قول درست ہے دہ اس دور میں علامہ وحدت الوجود کے مداحوں میں تھے اور اس کتاب میں واقعی ابن عربی کی تعریف و توصیف میں شدت ہے اور اپنے مستقبل کے پیر و مرسد اور بادی و رہبر جلال الدبن رومی کو اس میں کوئی حگہ نہیں ملی ۔ آخری دور میں میں رومی کے افکار و خیالات کا اقبال پر کیا آثر ہے اور کہاں نک سولانا جلال الدین روسی اور علامہ اقبال کی فکر میں ہم آہنگی یا ہم نوائی ملتی ہے ؟ یہ اور اس سے بیدا ہونے والر مسائل کا آئندہ ابواب میں جائزہ لبا گیا ہے۔ اقبال کے بقول کا ان کے فلسفیاند افکار کا مہلا شمر ان کی مصنیف ''ایران میں

The Development of Metaphysics in Persia 2nd Edition Bazmi-Iqbal — Carvan Press, Lahore, Foreword by M. M. Sharif.

<sup>&</sup>quot;It was written at a time when he was an admirer of Pantheism—a world view which he completely repudiated a few years later. That is why he has spoken in the Introduction in such glowing terms of Ibn-al-Arabi, has given in the text practically no place to his future teacher and guide, Jalaluddin Rumi and has paid more attention to the treatment of Pantheistic Sufism than to any other philosophical school."

ے۔ دیکھیے . Dedication to Professor T. W. Arnold M.A. طبع ثانی لاہور -

ما بعدالطبیعیات کا ارتقا" ہے۔ اس مقالہ میں انھوں نے خاص طور پر دو نکات پر زور دیا ہے : ^ ایک تو یہ کہ انھوں نے افکار ابران میں ایک منطقی تسلسل تلاش کر کے اسے فلسفہ جدبد کی زبان میں بنان کیا ہے۔ اور دوسرے تصوف کے سوضوع کو سائنٹفک طریقہ سے بیان کرنے کی کوشش کی ہے ، اس دور میں تصوف کے بارے میر اقبال کے خبالات کا اندازہ لگانے کے لیے یہ بیان نہایت ابہم ہے:

"I have discussed the subject of Sufism in more scientific manner, and have attempted to bring out the intellectual conditions which necessitated such a phenomenon. In opposition, therefore, to the generally accepted view I have tried to maintain that Sufism is a necessary product of the play of various intellective and moral forces which would necessarily awaken the slumbering soul to a higher ideal of the life".

اس اجال کی فصبل مقالہ کے باب ینجم میں سلتی ہے جس کا عنوان مصوف (Sufism) ہے۔ اور اس باب کی تربیب یہ ہے:

V - Sufism.

- The Origin and Quranic Justification of Sufism.
- 2. Aspects of Sufi Metaphysics:
  - A. Reality as self conscious will.
  - B. Reality as Beauty.
  - C. (1) Reality as Light.

(Return to Persian Dualism Al-Ishraqe.

(2) Reality as Thought—Al Jili.

یہ بحث مقالہ کے صفحہ ۲؍ سے ۱۳۳ تک یعنی کل متن ۱۸٫ مفحات

میں سے 22 صفحات پر محیط ہے اور اس اعتبار سے مقالہ کا طویل نرین حصہ ہے ۔ فہرست ماخذات میں جو 10 حوالوں پر مشتمل ہے ، بیشتر صوفیا کی تصنیف یا مسائل تصوف سے متعلق ہیں :

"It has become quite a fashion with modern oriental scholarship to trace the chain of influences. Such a procedure has certainly great historical value, provided it does not make us ignore the fundamental fact, that the human mind possesses an independent individuality, and, acting, on its own initiative, can gradually evolve out of itself, truth which may have been anticipated by other minds ages ago. No idea can seize a people's soul unless, in some sense, it is the peoples own. External influences may wake it up from its deep unconscious slumber; but they can not, so to speak, create it out of nothing".

''عہد حاضر کے مستشرق علما کے لیے یہ کم و بیش ایک فیشن بن گیا ہے کہ وہ اثرات کے سلسلے نلاش کرتے ہیں۔ بلاشبہ یہ طریق کار بڑی تاریخی اہمیت رکھتا ہے بشرطیکہ ہم ایک بنیادی نکتے کو نظرانداز نہ کر دیں اور وہ یہ کہ ذہن انسانی اپنی ایک آزاد انفرادیت رکھتا ہے اور خود اپنے محرکات پر عمل پیرا ہو کر بہ ندراج خود اپنی ذات سے ایسے حقائق کا استخراج کر سکتا ہے جو شاید صدیوں پہلے دوسرے اذہان میں بھی متوقع رہے ہوں۔ کوئی خیال کسی قوم یا ملت کی روح کو اس وقت تک اسیر نہیں کر سکنا جب نک ملت کی روح کو اس وقت تک اسیر نہیں کر سکنا جب نک

Pedication to Professor T. W. Arnold M. A. و ـ ديكهـ مانى لا هور ص ٦٥ -

اثرات بلانب اسے گہری غیر شعوری نبد سے بدار تو کر سکنے ہیں لیکن حقیقت بہ ہے کہ وہ اسے محض عدم سے وجود میں نہیں لا سکتے''۔

نہذیبی اور علمی تعنیقات کے سدال میں ماخذات کی اس تلاش کا اثر خاص طور پر ان تصاسف میں نظر آتا ہے جو مسلمانوں کے مکار و خمالات ، ان کے علوم و فنون ، تہذیب و داریج کی تحفیق کے ام سے لکھی حابی ہی اور حن میں سے آئٹر ال سدانوں میں مسلمانوں کے کارناموں دو محض دبگر ساخذات ، منابع ، ذرائع اور وسائل سے ماخوذ ثابت لما جاتا ہے اور بالخصوص یہ منابع غیر اسلامی ہونے ہیں ۔ یہ دراصل علم اور عصق کے محاذ پر اسلام کے خلاف صف آرائی کی ابک شکل ہے ماکہ ابک طرف دسا کو یہ ماہ ر کر ایا جائے کہ مسلمانوں سے جو علمی اور فنی روایات وابستہ ہیں وہ ان کی نہیں ہیں اور دوسری طرف خود سسلانوں کو جو خود تحفیق کے سیدان میں آج ہے دست و پا بیں اور ان محفیقات عالبہ کپر امحصار کے لیے مجبور ہیں ، ابک طرح کے احساس کمتری میں سبنلا کیا جائے ۔ یہ بات تصوف کے باب میں خاص طور ہر کمی جا سکتی ہے ۔ خود علامہ اقبال کے بفول افان کریمر (Von Kremer) اور ڈوزی (Dozy) ایر انی تصوف کو ہندوستانی ویدانت سے ماخوذ بتائے ہیں ؛ مرکس (Merx) اور مسٹر نکاسن (Nicholson) وفلاطونیت کو اس کا سبع قرار دینے ہیں اور ایک زمانہ میں اسے ایک غیر جذباتی ساسی مذہب کے خلاف آریائی رد عمل کہتے نھے۔ علامہ اقبال نے صحیح لکھا ہے کہ یہ غلط فہمی علت اور معلول یا سبب اور نتبجہ کے ایک غیر منطقی استدلال سے پیدا ہونی ہے۔ اس نبے کسی ایسے مسئلہ کے تصفیہ کے لیے ضروری ہے کہ ہمیں ہورے سیاسی ، ساجی ، تہذیبی اور فکری ماحول کو پیش نظر

Dedication to Professor T. W. Arnold M. A. دیکھیے 1.
طبع ثانی لاہور ص 22 -

رکھنا چاہیے۔ تصوف کی تاریخ کے سلسلے میں ان کی رائے ہے کہ اس کا ظہور آٹھویں صدی عیسوی کے نصف آخر اور ذویں صدی عیسوی کے نصف اول نویں صدی عیسوی کے نصف اول میں ہوا ۔ یہ گوبا وہ دور نھا حس میں انک صوفیانہ نظریہ حیات نے جم لبا جس کے بعد اس نظریہ اور نصب العین کے لیے فلسفیانہ احساس اور دوجہہ کی منزل آئی ۔ اس لیے ہمیں علن و معلول کے حقیفی رشتے کو سمجھنے کے لیے اسلامی معاشرہ کے اس عمد کے خاص سیاسی ، ساجی اور ذہنی حالات و افکار کا جائزہ لبنا چاہیے ، اس جائزہ کے حسب ذیل پہلو علامہ اقبال نے گنائے ہیں :

ا ۔ یہ دور کم و بیش سیاسی انتشار کا تھا ۔ آٹھوبی صدی کے نصف آخر میں ساسی انقلاب کے نتیجہ کے طور بر حکومت بنو امیہ کا خانمہ (۱۹۸۵ء) ہوگیا ۔ زند نفیوں بر نشدد اور ایرانی دین سے انحراف کرنے والوں کی بغاونیں ، خراسان میں نقاب پوش پیغمبر کا ظہور اس کے حامیوں نے مذہب کے لباس میں ساسی تحریکات اور خلفشار پھیلایا ، پھر نوبی صدی کے آغاز میں ہارون کے بیٹے مامون خلفشار پھیلایا ، پھر نوبی صدی کے آغاز میں ہارون کے بیٹے مامون

ابر ۔ یہ خراسان کا رہنے والا الحقع تھا جو خلیفہ سہدی کے عہد میں گزرا ہے ۔ اس کا اصلی نام حکم ابن حشم تھا اور خراسان کے گورنر ابومسلم کا ملازم تھا ، ملازمت ترک کر کے ماوراءالنہر چلاہگیا اور نبوت کا دعوی کیا ۔ یہ اپنے چہرے پر ہمیشہ ایک نقاب ڈالے رہتا تھا کیونکہ لڑائیوں میں اس کا چہرہ زخموں سے بگڑ گیا تھا اور ایک آنکھ بھی ضائع ہوگئی تھی ۔ اس بدصورتی کو چھپانے کے لیے ہمیشہ چہرے پر نقاب ڈالے رکھتا اور اس کے پیرو کہتے کہ اس لیے نقاب ڈالے رہتا ہے کہ اس کے حسن کے جلال کی ناب دیکھنے والے نہیں لا سکتے ۔ یہ بھی روایت ہے کہ یہ شعبدہ باز نھا اور منجملہ شعبدوں کے ایک یہ تھا کہ وہ ایک مصنوعی چائد ایک کنویں سے برآمد کرتا تھا جس کی بنا پر اسے سازندہ ماہ بھی کہتے کہ تھے ۔ حلول اور تناسخ کا قائل تھا ۔ کبھی دعوی کرتا کہ ذات اللہی تھے ۔ حلول اور تناسخ کا قائل تھا ۔ کبھی دعوی کرتا کہ ذات اللہی

اور امین میں اقتدار حاصل درنے کے سے کشمکش اس دور کے میں انتشار کی نشان دھی درنے ہیں۔ دوسری طرف بھی دور عمد عماسہ میں اسلامی علوم و فنون کی نرق کی سعراج کا رمانہ ہے اور اسی عمد میں مزدکی بابک کی مسلسل نفاوتوں کا سلسلہ، شروع ہوا اور بہ مشکل اس کا سدباب کیا گیا۔ یہ واقعت ۱۹۸۹ اور

#### (بمهدر صفحے کا بقید حاشید)

اس کی ذات میں موجود ہے۔ کسی کہنا پہلے میں نے آدم کا جسم اختیار کیا ، پھر آوے کا اور اس کے ہمد بکٹرت اکابر کے جسم اختیار کرنا رہا ۔ آخر حلیفہ کے خلاف بغاوت کی اور جب مہدی کی فوج نے ۱۹۰۹ء (۱۸۰۰ء) میں اس کا محاصرہ کیا ہو قلعہ بند ہوگیا ، اپنے انجام کا یقین ہونے پر اس نے قلعہ میں اپنے اہل و عیال کو زہر دیا اور پھر ان کی لاشوں کو ساز و سامان کے ساتھ جلا دیا اور پھر خود بھی اسی آگ میں جل کر ہلاک ہوا ۔ اس نے بیشگوئی کی بھی کہ وہ دوہارہ ایک بوڑھے انسان کی شکل میں جنم لے گا جو ایک سرمئی جانور پر سوار ہوگا اور اس ظہور کے بعد وہ اپنے ایک سرمئی جانور پر سوار ہوگا اور اس ظہور کے بعد وہ اپنے کیبروؤں کو دنیا کی سلطنت بخشے گا ۔ اس کے بعض احمق ہیرو کیچھ عرصہ تک اس کی یاوہ گوئی پر یقین کر کے اس کے عقاید پر کیچھ عرصہ تک اس کی یاوہ گوئی پر یقین کر کے اس کے عقاید پر کیا ۔

(به حواله Beals O.B.D. P, 11)

بابک مزدکی پہلی مرتبہ ۲۰۱۱ مطابق ۲۱۱ میں ظاہر ہوا۔ اس نے نہوت کا دعوی کیا۔ اس کے عقاید کی زیادہ تفصیلات کا پتہ نہیں چلتا لیکن جو کچھ معلوم ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ ایشیا کے جملہ معلوم مذاہب سے مختلف تھا۔ آذربیجان اور عراق میں اس کے ماننےوالے خاصی تعداد میں پیدا ہوگئے۔ ہالآخر خلیفہ معتصم کے دور میں اسے خلیفہ کی سہاہ کے ہاتھوں شکست ہوئی اور اس کے ساٹھ ہزار آدمی مارے گئے۔ اگلے سال یعنی ۲۲۰ھ (۲۸۵ء) میں پھر معرکہ آرائی ہوئی مارے گئے۔ اگلے سال یعنی ۲۲۰ھ (۲۸۵ء) میں پھر معرکہ آرائی ہوئی

۳۸-۲۸ء کے درمبان پش آئے ۔ خلیفہ مامون کے ابتدائی دور حکومت میں بعض سباسی شورشوں نے خاصی شدت اختبار کی اور ویسے بھی اس کا پورا عہد سباسی خلفشار میں گزرا اور آہستہ آہستہ ایرانی خاندانوں نے اپنی جھوٹی چھوٹی خود مختار آزاد ریاسنس قائم کر لیں

#### (پچھلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

اور ایک لاکھ آدمی مارے گئے یا گرفتار ہوئے ۔ اس کے بعد بابک قلعہ بند ہوگیا لیکن ۲۲۰ھ (۱۸۳۷ء) میں اسے خلیفہ کے سردار اشکر افشین کے سامنے ہتھیار ڈالنا پڑے ۔ افشین نے پہلے اس کے باتھ ہیر ابک ایک کر کے کٹوائے اور پھر تلوار سے سر اڑا دیا ۔ کہا جاتا ہے کہ ہیں سال کی مدت میں کم و بیش ڈھائی لاکھ بے گناہ مسلمانوں کو اس نے قتل کیا تھا جس میں جوان ، بچے ، بوڑھے ، مرد ، عورتیں سب شامل نھے ۔

(Beal p. 16)

ڈاکٹر حسن اہراہیم کا بیان ہے اکہ بابک سے منسوب جو فرقہ تھا وہ خرسہ بابکیہ تھا - اصلاً فرقہ خرمیہ کی بنیاد مزدک نے رکھی تھی اور یہ واقعہ کسری اول نوشیرواں کے باپ قباذ کے عہد کا ہے ۔ بابک نے خدائی کا دعوی کیا ۔ بعض مؤرخین کا خیال ہے کہ بابک خرسی کا تعلق ابومسلم خراسانی کے خاندان سے تھا اور اس نے ابو مسلم خراسانی کا انتقام لینے کے لیے عباسیوں کے خلاف بغاوت کی تھی اور اس کی تحریک دراصل مقنع خراسانی اور راوندیہ تحریکوں کے سلسلے کی ایک کڑی تھی ۔ ڈاکٹر حسن ابراہیم نے الاخبار الطوال کے مصنف کے حوالہ سے لکھا ہے کہ ابو حنیفہ دینوری کا بیان ہے کہ میرے نزدبک صحیح اور تحقیقی امر یہ ہے دینوری کا بیان ہے کہ میرے نزدبک صحیح اور تحقیقی امر یہ ہے دینوری کا بیان ہے کہ میرے نزدبک صحیح اور تحقیقی امر یہ ہے ناطعہ بنت ابومسلم خراسانی کی اولاد سے ناطعہ بنت ابومسلم خراسانی کی طرف منسوب ہے، فاطعہ کے ایک فاطعہ نیس دیابک خرمی دراصل خرسیہ کے ایک متاز سردار جاریدان کا خادم تھا ، جب جاریدان کا انتقال ہوگیا نو

#### (گزشته صفحے کا بقیه حاشیه)

اس کی بیوی نے ہابک کو اس کا جانشین بنا دیا اور یہ دعوی کیا کہ جاریدان کی روح ہابک کے جسم میں حلول کر گئی ہے اور جاریدان کے پیروؤں کو ہابک کی اطاعت کی دعوت دی اور خود اس نے ہابک خرمی سے نکاح کر لیا ۔ مؤرخین کا بیان ہے کہ آذربیجان اور ایران کے درمیان جو شہر واقع ہیں وہ ایک زمانے میں مختلف مذاہب کا گہوارہ تھے ۔ اسی علاقہ میں زردشتبہ، مانویہ، مزد کید، ابومسلمیہ مذاہب اور فرقے موجود تھے اور ان سب مذاہب کے معتقدات سے خرمیہ عقاید کی تخلیق ہوئی تھی ۔

خرمید فرقے کے بنیادی مقاصد میں ایک مقصد یہ تھا کہ مسلان عربوں سے مجوسی ایرانیوں کو حکومت و اقتدار منتقل کر دیا جائے۔ ڈاکٹر حسن ابراہیم نے مقدسی کی کتاب البدء والتاریخ کے حوالے سے لکھا ہے کہ خرمیہ کا مقصد یہ تھا کہ عرب مسلانوں سے سلطنت چھین کر عجمیوں کو اس پر فائز کیا جائے ۔ بابک خرمی خود بھی دعوی کرتا تھا کہ جاریدان کی روح اس میں حلول کر گئی ہے اور اس کے بیرو کہتے تھے ، روح بابک ہم تجھ پر ایمان لائے جس طرح اس کے بیرو کہتے تھے ، روح بابک ہم تجھ پر ایمان لائے جس طرح متفق تھے اور تناسخ کے ماننے والے تھے۔ نظام الملک نے سیاست نامہ میں لکھا ہے کہ خرمیہ نے تمام مذہبی فرائض مثلاً نماز ، روزہ ، میں لکھا ہے کہ خرمیہ نے تمام مذہبی فرائض مثلاً نماز ، روزہ ، حج ، زکواہ کو ترک کر دیا تھا اور شراب کو اپنے لیے حلال کر لیا تھا ، عرمات کو جائز اور عورتوں کو مشترک ملکیت سمجھتے نھے، نظام الملک کے خیال میں یہ عقائد مزدی ہیں ۔ بنیادی طور پر اس فرقے میں لذت کوشی کا عنصر غالب تھا اور ان کے معتقدات بھی اس کی تائید کرتے تھے ۔

بہ بات عجیب ہے کہ خلیقہ معتصم نے افشین کو بابک کا فتنہ ختم کرنے کے لیے مقرر کیا حالانکہ افشین جو بلاد ماوراءالنہر کے صوبہ بلاد اشروسہ سے تعلق رکھتا تھا خود اس میں شدید ملک عصبیت پائی جاتی تھی اور خود اس کا نصب العین اپنے علاقہ میں (بقیہ حاشیہ اگلے صفحے پر)

درمیان قائم ہوئیں ۔ علامہ اقبال نے ان حالات اور واقعاد، کا اشارہ

(پہلے مفجے کا بقید حاشید)

عوسیت کا فروغ اور اپنی ایک خود نمنا، ریاست قائم کرنا تھا اس لیے وہ عصبیت کو ہوا دے کر نوگوں کو مسلمانوں اور دولت عباسید کے خلاف بھڑکاتا ، بلکہ اس کا خبال تھا کہ بابک اور مازیار کے ذریعہ سے مجوسیت کو فروغ ہو سکتا ہے ۔ مؤرخین لکھتے ہیں کہ اس کے گھر میں بس موجود تھے اور زنادفہ کی کتابیں بھی اس کے بھاں موجود تھیں ۔ وہ گلا گھودٹ کر سارے جانے والے جانور کا گونست جائز سمجھتا نھا بلکہ کہا تھا کہ اس کا گوشہ دبیعہ گوشت سے زیادہ لذیذ ہونا ہے ۔ وہ جب اپنی جاعت کے کسی فرد کو خط لکھتا ہو اس طرح شروع کرنا ''خداؤں کے خدا کی خدا کی طرف سے اس کے فلاں بندیے کے نام۔''

معنصم نے افشین کے محاکمہ کے نے ایک مجلس بلائی جس کا صدر وہ تھا۔ اس نے اپنے عقائد اور سیاسی ریشہ دوانیوں کا اعتراف کیا ، چنانچہ اسے جیل میں ڈال دیا گیا اور وہیں اسے زہر دے دیاگیا اور اس کی لاس کو جیل سے نکال کر سونی پر لٹکایا گیا اور بھر ان ہتوں کے ساتھ جلا دیا گیا جو اس کے گھر سے برآمد ہوئے نھے - ساتھ جلا دیا گیا جو اس کے گھر سے برآمد ہوئے نھے - ساتھ جلا دیا گیا جو اس کے گھر سے برآمد ہوئے نھے - س

ابو حنیفه الدینوری نے الاخبار الطوال (اردو ارجمه بهد منور ، مرکزی ترق اردو بورڈ لاہور ۱۹۶۹ء: ص ۲۵ و بعد) میں دابک اور افشین کے معرکے کی پوری تفصیل لکھی ہے ۔ نظام الملک طوسی نے سیاست نامه میں اس طرح کی اور بحریکوں کا بھی ذکر کیا ہے اور وہ ان سب کو اباطنی کہتے ہیں (سیاست نامه ، اردو نرجمه بعد منور ، مجلس ترقی ادب ، ۱۹۹۱ ص ۲۰۰۹ و بعد)، اس سلسلے میں طوسی کا بیان دیکھیر:

"باطنی ہر زماے میں خروج کرتے رہے ہیں اور انھیں ہر زمانے میں ایک نہ ایک لقب حاصل رہا ہے۔ ہر نسیر میں انھیں کسی دوسرے ہیں، اسل ہے اللہ یہ نام سے پکارا جاتا ہے، حالب و مصر میں انھیں اساعیلی کہتے ہیں،

(بقیہ حاشیہ اگلے صفحے بر)

د کے یہ خال ظاہر کیا ہے کہ ایسے خارجی خلفشار ، انتشار ،

(جهلے صفحے کا بقید حاشید)

بغداد ، ماوراءالنهر اور غزنی میں انهبی قراطی کے نام سے باد کیا جاتا ہے ، کوفہ میں مبارکی مشہور ہیں ، بصرہ میں روادی و برقعی کہلاتے ہیں ، رہے میں خلقی اور باطئی ، گرگان میں عمرہ ، شام میں مبیضہ ، مغرب میں سعیدی ، لعساء و جرین مبی جنابی ، اصفہاں میں باطنی ، و عللی بذالقیاس ، یہ خود اپنے آب کو تعلیمی کہنے ہیں مگر ان کا مقصد اور ستہا بہر حال یہ رہا ہے کہ کسی طرح مسالنوں کو ختم کیا جائے۔ یہ لوگ دشمن اہل بیت رسول میں ، خلق خدا کی لعنت ہو ان پر -

اس کے بعد نظام الملک طوسی نے ان میں سے بعض فرقوں کے کچھ وابعات بیاں کیے ہیں مثلاً اصفہان و آذربیجان میں خرمدینوں کے بارے میں لکھتے ہیں (سیاست نامہ محولہ بالا ص ۲۳۷):

"خرمدینوں نے جب بھی سر آٹھایا ہے باطنیوں نے ان کا سانھ دیا ہے اور ان کی تفویت کا باعث بنے ہیں کیونکہ دونوں کے مذہب کی بنیاد ایک ہی ہے ۔ ۱۹۲۸ میں جب خلیفہ مہدی برسراقندار تھا گرگاں کے باشندوں نے جنھیں 'سرخ علم' کہتے ہیں خرسدینوں سے تعاون کیا اور کہا کہ ابومسلم زندہ ہے ہم ملک ضرور حاصل کریں گے . . . . . ان کے جاں حلال و حرام میں کوئی تفریق نہ تھی ، عورتیں باہم مباح تھیں ۔۔۔''

لظام الملک کے بقول ان کی تعداد ایک لاکھ تک بہنچ گئی ، ہارون نے ان کے خاتمہ کا حکم دیا ۔ اس کی تفصیل نظام الملک نے لکھی ہے ۔ ہاہک نے جتنے مسلمانوں کو قتل کیا یا گرایا ان کی صحیح تعداد کا تو ہتہ نہیں ، نظام الملک نے لکھا ہے (ایضاً ص ۲۵۱) اس کا ایک جلاد گرفتار ہوا تو اس سے پوچھا گیا کہ تم نے کتنے آدمیوں کو قتل کیا ہے ۔ جواب دیا کہ باہک کے بہت سے جلاد آدمیوں کو قتل کیا ہے ۔ جواب دیا کہ باہک کے بہت سے جلاد تھے البنہ جو مسلمان میرے ہاتھوں قتل ہوئے ہیں ان کی نعداد رہنہ حاشیہ اگلے صفیحے ہر)

افرانفری کے ماحول میں ایسے لوگ جو عابد و زاہد ہوتے ہیں ،

(پچھلے صفحے کا بقید حاسیہ)

جھتیس ہزار ہے۔ ظاہر ہے جو دوسرے جلادوں کے ہانھوں قتل ہوئے وہ ان میں شامل نہیں ہیں۔ نظام الملک کا قول ہے کہ معتصم کو تین فتوحات ایسی حاصل ہوئیں کو ان میں سے ہر ایک قوت اسلام کا باعث بنی : ایک روم کی تسخیر ، دوم بابک کی شکست ہوم طبرستان میں مازیارگیر کی پسپائی۔۔''

نظام الماک کے بیان کے مطابق خرمدینوں نے وائق باللہ (وفات ۲۰۲۶) کے زمانہ میں پھر سر اٹھایا اور فتنہ و فساد برہا کیا اور یہ سلسلہ . . سھ تک جاری رہا ۔ اس کے اثرات نظام الملک سے مسے : (ایساً ص ۲۵۲)

''گھر ویران ہوگئے اور ہے حساب امراد قتل ہوئے۔ یہ فتنہگر ہارہا مغلوب ہوئے اور بارہا حکومت کے خلاف سر اٹھایا کیر ۔ کوہسان ِ اصفہان میں پاہگاہیں با لیں ، کارواں لوٹتے رہے ، گؤں کے گاؤں ہرباد کر ڈالے ، جوان ، ہوڑھا ، عورت ، بچہ غرض جو ہتھے چڑھا اڑا دیا ، تیمں چالیس برس تک محشر ایا کیے رکھا ، کوئی اشکر ان کے مقابلہ کی باب یہ لا سکا۔ سب عاجز آ گئے کیونکہ انھوں نے وہاں مستحکم کمین گاہیں بنا لی تھی مگر آخرکار گرفتار ہوئے اور موت سے ہم کنار کر دیے گئے ۔ ان کے سروں کو اصفہان میں کھایا گیا ۔ اس فتح پر مسلمانوں نے خوشیاں منائیں ۔ فتح نامے لکھے ، ان کی حکایات عماماً تجارب الاسم ، تاریخ اصفہان اور احوال خلفائے عباس میں منقول ہیں ۔ خرمدینوں کے مذہب کا ضابطہ سے ج کہ وہ حرام کو حلال جانتے ہیں ، ہر رداضت کو معطل کر دیتے ہیں ، ترک شریعت کا حکم دیتے ہیں مثلاً نماز ، روزہ ، حج ، زکواہ ، وغیرہ ، شراب کو حلال اور لوگوں کے زن و مال کو مباح قرار دیتے ہیں ، ہر فریضہ سے کنارہ کشی ان کا کیش ہے ۔ جب کبھی کوئی معفل منعقد کریں تو گفتگو کا آغاز یوں ہوتا ہے پہلے ابومسلم پر صلو'ہ و

(بقیہ حاشیہ اگلے صفحے ہر)

مسلس اننشار اور بداسی سے پاہ کی تلاش میں برسکون فکر و تأمل بے گہواروں کا سہارا لیے ہیں۔ علامہ کے نزدیک زندگی کے بار مے سی در رحمال مرون اوالی کے مسلمانوں کے اس انداز سے مختلف مسلال رکھما ہے جسے انہوں نے سامی کہا ہے اور حو آبستہ آبستہ ابک ایسے رجمان کی طرف مائل ہونا ہے جس در آریائی ٹھپہ لگا ہوا ہے اور جو بعول اوال وسیع القلب وجودیت (Pantheism) پر مسیع ہونا ہے۔ اس مسلان کا ارتفا تدریج اور آبستہ آبسنہ ایران کی سامی آزادی نے مراحل کے متواری آگے بڑھتا نظر آیا ہے۔

ہ ۔ دوسرا سبب اجس کا علامہ اقبال نے ذکر کیا ہے اسلامی عملمت پسندی کا پیدا کردہ (Rationalism) تشکک کا مبلان ہے مس کے انتدائی اظہار ان کے بقول بشار این برد<sup>10</sup> کے اشعار میں ہونا

(چھلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

سلام بھیجتے ہیں ، پھر سہدی پر اور پھر ابومسلم کی لڑکی فاطمہ کے فرزلد فیروز پر جس کا نام 'کودک دانا' ہے جسے عربی میں ''الفتی العالم'' کہتے ہیں۔ اس سے پتہ چل جاتا ہے کہ اصل مذہب مزدک کیا ہے۔ خرمدینوں اور باطنیوں کے مابین ہمبشہ قرب رہا ہے۔ دونوں ہمیشہ خواہاں رہے ہیں کہ کسی طرح اس کو جڑ سے اکھاڑ پھینکیں۔ یہ ملحد اپنے آپ کو آل رسول کا عاشق ظاہر کر کے لوگوں کو پھانستے رہے ، لیکن جب کبھی قوت نصیب ہوئی کوشش کی کہ شریعت کا قلع قمع کر دیں۔ حقیقتا یہ دشمن آل رسول ہیں۔ کسی پر رحم نہیں کرنے ، کافر بھی اتنے ظالم نہ ہوں گے جتنے یہ ہیں۔''

۱۰ - تاریخ الاسلام السیاسی ، جلد دوم ، ڈاکٹر حسن ابراہم ، قاہرہ ، اردو نرجمہ علم اللہ صدیقی ، مجلس ترقی ادب لاہور ، ۱۹۹۹ء ، ص ۲۲۳ -

Development of Metaphysics in Persia P. 78-79. من من البال نے Bashshar Ibn Burd کھا ہے۔ آریری نے (بقید حاشید اکلے صفحے پر)

ہے۔ یہ ایک اندعا ابرانی شاعر دھا جو آگ کو رہانی مانتا تھا اور ہر عیر ایرانی ادراز وکر سے متندر نھا۔ دوسری طرف عقلیت پسندی (Rationalism) کے رجہاں نے قدری طور ہر دالآخر عام کے ایک ایسے اعلی عقلی داخذ سے استفادہ کا سبلان پیدا کیا جن نا اظمار فشیری کے رسائل میں ہو۔ ہے۔ اس پر ہم لے اسی کناب میں ایک اور مدم پر نفصیل سے بحث کی ہے۔

#### (پہلے صفحے کا بقید حاشبہ)

بدار بن فرد لکھا ہے اور اس کی ناریخ وات مرے بتائی ہے۔ (میراث ایران مرجمہ عاید علی عابد، المیراث ایران مرجمہ عابد علی عابد، مجلس ترقی ادب لاہور ۱۹۳۲ء صفحہ ہے۔ (سارتی ادب لاہور ۱۹۳۲ء صفحہ ہے۔ کہا جانا ہے کہ واصل بن عظاء جو زنادقہ کی تردید کرنے والوں میں ایک عناز مقام رکھتا ہے اس نے بشار ابن برد کے سہ اشعار سے:

''ابلیس بمهارے باپ آدم نے افضل ہے ، اپنہ حوب اچھی طرح سمجھ او ، ابلیس آ ک سے اور آدم مئی سے بنے ہیں ، اور مئی آگ کے برابر خبیر، ہو سکتی ، زمین ظلمت والی ہے اور آگ نور والی ہے اور آگ ہمیشہ سے معبود چلی ابی ہے ۔''

مؤرحین کے بفول یہ شعر سن کر واصل بن عطاء کو بقین ہوگیا کہ بشار نقیناً ملحد اور زندینی ہے اور اس نے اپنے معتقدین سے ہوچھا کہ اس اندھے ملحد کو جس نے اپنی دنیت ابو معاذ احیار کر ر کئی ہے ، کون قتل کرے گا؟ اگر دھوکے سے قتل کر دینا ال زندینیوں کا وطہرہ نہ ہوتا تو میں کسی شخص کو بھیج کر اس کے بستر پر ہی اس کا کام تمام کرا دیتا ۔ بشار بن برد نے واصل کی ہمجو بھی نکھی ہے ۔ (مسلمانوں کی سیاسی تاریخ، حسن ابراہیم حسن ، اردو ترجمہ علیم اللہ صدیقی ، جلد دوم، ص مرم مرم ) ۔

صاحب آغانی کا بیان ہے کہ دہدی جب بصرہ پہنچا تو اس نے بشار کو گرفار کر نے زنادقہ کی سرکوبی کے افسر اعللی حمدویہ کے پاس بھیجا اور حکم دیا کہ اسے اتنا پٹوایا جائے کہ اس کا دم مکل جائے۔

ہ۔ مسلک نصرف کے فروع کا دسرا سبب علامہ اقبال نے دہی موشکافیوں اور مختلف فصی مسالک مثلاً حنفی ، شافعی اور الکی سما نے زہد حشک (Unemotional piety) اور حنابلہ کی محتی سما نے زہد حشک (Anthropomorphic) فحمہ نے جو آزادی فکر کی سختی سے ردید کریا نہا ، صوفیانہ انداز فکر کو بقویت بہنچائی ۔ ان فقہا کا بر مامون کے بعد خاص طور پر خوام پر بہت گہرا تھا۔

م - چونها سبب اعلامہ کے نزدیک وہ مذہبی مباحثے اور مناظرے بھے جو مختلف عقیدوں کے علمبرداروں میں بونے اگر نھے اور مامون نے جسکی سرپر متی کی تھی۔ خاص طور پر اشاعرہ اور عقلیت (Rationalism) نے علمبرداروں کی بحثوں نے ند صرف یہ کہ مدہد کو مختلف فقمی حدود کا پابند بنا دیا بلکہ ایک ایسا رححان بہدا کیا جس میں روح کو چھوٹے جھوٹے اختلافات اور مباحث سے دشد تر ہونے کی تحریک ہوئی ۔

م - پاغپواں سبب اسم نها کہ مذہبی سغف اور شدت میں جو ابتدائے اسلام کا خاصہ تھا خاصی کمی واقع ہوگئی تھی اور اس کا سبب وہی عملیت پرستی (Rationalism) کا سیلان تھا جو عباسہوں کے دور میں پیدا ہوا - دوسر بے یہ کہ اس دور میں مسلمانوں کے پاس دولت کی افراط ہوئی جس نے مذہبی امور میں لا پروائی اور نے اعتدائی اور اخلاق اعتبار سے زوال اور پستی پیدا کی جو بالخصوص معاشرہ کے اعلی طبقات میں نظر آتی ہے -

ہ ۔ چھٹا سبب ال یہ تھا کہ صوفیا کے سامنے عیسائیوں کی رندگی کا ایک عملی محونہ نھا ۔ علامہ اقبال نے وضاحت کی ہے کہ

Development of Metaphysics in Persia P. 79 - 17

ے و ۔ ایضا ص وے ۔

برر - ایضاً

۱۹ - ایضاً ص ۸۰ -

عبدائیوں کے مذہبی عائد نے ساید اتنا اثر نہ ڈالا جتنا عیسائی واہبوں کے طرز زادگی نے انھیں سائر کیا ۔۔ چنانچہ دور اول کے صوفنا کے بھاں ترک دنیا کا جو رحجان نظر آنا ہے وہ ان عیسائی راہبوں کے کابۃ زرک دنیا کے سلمک کا پر نبی معلوم ہونا ہے ۔ ان علامہ کے نزدیک یہ رجحان روح اسلام کے قطعی منافی ہے ۔ ان اساروں کے بعد علامہ فرساتے ہیں کہ نصوف کے فروغ کا دراصل یہ ہس منظر اور ماحول تھا اور حن اسباب اور قودوں کا ذکر کما گیا ، ان کے محموعی تأثرات اور عمل نے صوفیانہ خیالات کے پیدا ہونے اور ان کو فروغ دینے میں نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیشے نیں نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیشے نمیں نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیش نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیش نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیش نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت کو دیش نظر کھتا ہے تو ان حالات میں جو بیان ہوئے دصوف کے آغاز و ارتقا کا مسئلہ سمجھ میں آ جاتا

اس مرحلہ پر علامہ اقبال نوفلاطونیت کہ نوفلاطونیت کے آغاز و ارتقا کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ نوفلاطونیت کے آغاز سے بہلے اسی قسم کے حالات تھے جن سے اسی قسم کے نتائج پیدا ہوئے۔ وحشی حملہ آوروں کی مسلسل تاخت و تاراج نے محلات کے شہنشاہوں (Emperors of the Palace) کو خیموں کے شہنشاہوں (Emperors of the Camp) میں بدل دیا یعنی ان کی شہنساہوں (Emperors of the Camp) میں بدل دیا یعنی ان کی زندگی جو عش و عشرت اور محلات کی مسحور کن فضا سے معمور تھی اس کی بجائے انھیں مسلسل جنگ و جدل، غارت گری اور تباہی کا ساسنا کرنا پڑا۔ خاص طور پر تیسری صدی میں یہ صورت کیا ساسنا کرنا پڑا۔ خاص طور پر تیسری صدی میں یہ صورت کیا ساسنا کرنا پڑا۔ خاص طور پر تیسری صدی میں نیا مقبال نے نقل کیا ہے جس میں وہ اپنے مکانیب میں اپنے دور کے سیاسی انتشار کا ذکر کرنا ہے۔ اسکندریہ میں اسے گرد و پیش یہ نظر آتا تھا کہ

<sup>.</sup> ٨ . ايضاً ص ٨٠ ـ

اوگ مدہب کے معاملے میں ایک حد تک لاہروا ہوگئے تھے۔ روم رہیں بھی اس نے زندگی کے بارے میں سنجیدہ نظریہ کی جگہ اخلاق روال کے آثار پانے جو خاص طور پر سوسائٹی کے اعلیٰی طبقے کی جذیب میں نظر آنے نھے۔ ایک طرف معلمین اخلاق کی حدود و سختی تھی اور دوسری طرف حضرت عسلی کے پیرو بھے جو سزا اور عقوبت سے نے نباز ہو نر امن اور محبت کا پیغام پھیلا رہے تھے جس سے لوگوں میں زندگی کے بارے میں ایک نئے انداز سے سوچنے کا رجعان پیدا ہو رہا نھا۔ ان تمام حالات کو علامہ اقدال ان حالات سے بہت ماثل یائے ہیں جو تصوف کے فروغ اور اس کے سسلک کے حین کے وقت دنیائے اسلام کو درپیش نھے ، علامہ فرمائے ہیں یہیں۔

"Such was principally the environment of Sufism, and it is to the combined action of the above conditions that we should look for the origin and development of Sufistic ideas. Given these conditions and the Persian mind with an almost innate tendency towards monoism, the whole phenomenon of the birth and growth of Sufism is explained."

اس کے بعد علامہ نوفلاطونیت اور عیسائیت کی کشمکش کا حوالہ دے کر لکھتے ہیں کہ دوفلاطونیت کا نفوذ عوام اور غالب آنے والی وحشی اقوام میں نہ ہو سکا جو خود عبسائیت کی طرف مائل ہوگئے ۔ آگے چل کر لکھتے ہیں :"

"In Persia the influence of culture-contacts and cross fertilization of ideas created in certain minds a vague desire to realise a similar restatement of Islam, which gradually assimilated Charistian ideas as well as Christian Gnostic speculation, and found a firm foundation in the

Development of Metaphysics in Persia op. cit. p. 80 - ۲۱

Quran. The flower of the Greek thought faded away before the breath of Christianity; but the burning simoom of Ibn Taimiyya's invective could not touch the freshness of the Persian rose. The one was completely swept away by the flood of barbarian invasions; the other unaffected by the Tartar revolution, still holds its own

علامہ اقبال کی بحث میں آنے والے مباحث سے تھوڑی دیر قطع نظر سر کے بہاں صرف اس یارہ کے مندرجات پر نظر ڈالتے چلیں ، علامہ اقبال کے تجزبہ کے مطابق ایران کے خاص مزاج اور ماحول میں اور ان سباسی ، ساحی اور تہذبی حالات کے رد عمل کے نتیجہ میں جو اس عہد کے ایران میں سوجود بھے بعض اذبان میں اسلام کی 'نوضبح نو' (Restatement) کا جذبہ پیدا ہوا جس میں آہستہ عسائیت کے نظربات اور عیمائیوں کی راہبانہ فکر شمل ہوئی گئی اور اس کے لیے قرآن حکیم میں بقول اقبال ایک مضبوط اساس دریافت کر لی گئی ۔

بحث کا یہ حصہ نہایت اہم ہے کہ وہ بنباد جسے انبال نے خود نصوف کی مضبوط بنباد کہا ہے ، قرآن میں کس طرح دریافت ہوئی ۔ بعض اکبر صوفیا نے واضح طور پر لکھا ہے اور اس پر ان کا عمل بھی ساہد ہے کہ اسلامی تصوف کے بنیادی داخذات قرآن ، حدیث ، صحابہ م اور نابعین کی زندگی اور متعدمین صوفیائے اسلام کی تعلمات و ارشادات ہیں ۔ ان کے نزدیک صوفی اور غیر صوفی کی تمیز کی بنیاد خود قرآن حکم میں سوجود ہے۔ ابو نصر عبداللہ بن علی السراج الطوسی (وفات رجب ۱۳۵۸هم) کی کناب اللمع کے بعض اقتباسات اور معض دیگر حوالے اس سلسلے میں بیش کیے جا سکتے ہیں ۔

اس سلسلے میں دو اور باتیں ہے طلب ہیں ، تصوف کو

Edited by R. A Nicholson p. 12 - vr

ساسی ذہن کے خلاف آریائی ذہن کا ردعمل کہنا بہت ۔ور کی باب ہے ۔ صاف اور سبدھی باب یہ ہے کہ مفتوح میں فانخ کے خلاف ہمبشہ غم و غصہ اور حمارت و نفرت کے جذبات باقی رہیے ہیں. سوائے ا س کے کہ فانخ کے اثر و اقتدار کا نفوذ ابسا سدید اور طویل ہو د، معتوح قوم کی اصلبت بالکل پردهٔ حفا میں چلی جائے۔ ان کی زبان ، تہذیب و معاشرت اور رسم و رواج فاع کی یلعار کے سامنے خس و خاشاک کی طرح بهما جائیں با ایسی صورت کسی فدر بوصغیر یاک و ہند میں آریوں کی یلغار سے پیش آئی جمہوں نے سالی ہند کی حد کے یلغار سے ماقبل غمر آریائی اقوام کے عماصر کو نقریباً فنا کر دیا اور اس کے خلاف اگر مذافعت باقی رہی نو صرف جنوبی ہندوستان میں رہی اور آج تک قائم و باقی ہے۔ آریوں کی دیومالا میں بھی شالی سند اور دکن کی یہ کشمکش جاری و ماقی عطر آتی ہے ۔ لنکا را کششوں کا دیس ہے ۔ راون لنکا سے رام چندر ی شریک حیات سیتا کو اغوا کرنے آنا ہے اور پھر رام چندر کا اسکر ہنومان کی مدد سے سیتا کی بازیافت میں کامیاب ہونا ہے -آج بیسویں صدی تک بھارت میں جنوبی ریاستوں سے اس آویرش کا سلسلہ جاری ہے۔

قدرتی طور پر ایران میں بھی یہ صورت حال پیدا ہوئی ۔ دراصل ایرانبوں نے کبھی اور کسی زمانہ میں بھی ایران پر عمر ایرانیوں کے تسلط اور اثر کو فبول نہیں کیا ۔ چنانچہ سکندر کی یورش ہو یا عربوں کی فتح ان کا رد عمل یہ رہا ہے:

ز شیر شتر خوردن و سوسار عرب را مجائے رسید است کار کد تخت کہاں را کند آرزو تفو ہے چرخ گرداں تفو

اس لیے بنبادی طور پر یہ مسئلہ سیاسی نوعیت کا ہے اور کبھی اس نے مذہبی ابادہ ہنا ہے نو محض اس لیے کہ عوام کا بڑا طبقہ ، جو سذہب سے زیادہ وابسہ ہوتا ہے ، اس قسم کی خالص سیاسی اور سکی سلکم تحریکوں کو مذہبی جوش و حروش کے سانھ اختبار کر سکیں ۔ چناہ نظام الملک طوسی ہے جو نفصیل دی ہے کہ مختلف ملکوں اور علاقوں اور مختلف زمانوں میں مختلف ناموں سے جو فرنے بیدا ہوئے ان سب کا مقصد ایک ہی بھا۔

ایران میں زندیقبت کے بھیلنے کے اسباب جو مؤرخین نے لکھے ہیں ان میں اسک یہ ہے کہ یہ مذہب زردشتیت اور نصرانبت کے بین بین بین بھا اور بعض باتیں مسلمانوں کی بھی ان میں نظر آتی میں ۔ مذلا کہا جاما ہے کہ مانوی با زندبقی بھی رات دن میں خری مرببہ بماز پڑھتے نھے اور مماز سے بہلے وضو بھی کرنے بھے۔

یہ بات سمجھنا ،شکل ہے کہ انک طرف تو نصوف کو ایسی تعلیات پر سبنی بتایا جانا ہے جو گوشہ نشینی، عزلت گزینی ، تنہائی پسندی ، درک دنیا اور درک علائن کی دعوت دیتی ہیں اور دوسری طرف صوفیانہ نعلیات کو ان غیر اسلامی تحریکات کے زیر اثر پروان چڑھنے کا دعوی کیا جائے جو خالص سیاسی اور ملکی نھیں۔

معلوم ہونا ہے کہ مسلمان حکمرانوں اور خلفائے وقت نے ان فتنوں کی سرکوبی کی پوری کوشش کی ۔ اس کا اندازہ اس وصیت ، سے کیا جا سکتا ہے جو خلیفہ سہدی نے اپنے بہٹے سوسی کو ، جو بعد میں ہادی کے لقب سے عباسی خلیفہ ہوا ، کی نھی ۔ طبری نے اس وصیت کو یوں لکھا ہے :

''میرے بیٹے جب تم خلافت پر فائز ہو دو اس فرقے یعنی مانی کے پیروؤں کو صفحہ' ہستی سے مٹانے میں کوئی دقیقہ

اثها نه رَ لهنا کیونکه یه فرقه پہلے دو لوگوں کو اجھی باتوں کی دعوت دینا ہے اور کستا ہے کہ بری بانوں سے پرسیز کرو ، دنیا سے بے رغبتی اختیار کرو اور آحات کے لیے نبک عمل کرو ۔ پھر ان سے کہا ہے گوشت کھانا حرام ہے اور پاک یانی کو چھونا نک حرام ہے اور کاڑوں سکوڑوں کو ہلاک کرنا بہت بڑا باب ہے۔ اس کے بعد لوگوں کو دو خداؤں یعنی یزداں اور اہر من کی طرف راغب کرتا ہے۔ پھر اس کے بعد اس فرقہ کے سرغنہ بہنوں اور بیٹبوں سے نکاح جائز کر دینے ہیں ۔ پیشاب سے غسل کرنا روا قرار دینر ہیں اور مجوں کا راستوں سے انحوا کر لبنا جائز سمجھنے ہیں اور اس کا مقصد یہ بیان کرتے ہیں کہ بجین ہی سے ظلمت کی کمراہی سے دورکی طرف بجوں کو لر جائیں۔ اس لبر اس فرفہ کا سر کجلنے کے لیے ڈنڈا ہاتھ میں لینا اور تلوار سیان سے نکالنا اور ان کا استیصال کر کے خدائے وحدہ لاشریک کا قرب حاصل کرنا ۔ میں نے ہمھارے دادا حضرت عباس <sup>رخ</sup> کو خواب میں دیکھا کہ انھوں نے دو تلواریں مبری کمر میں لٹکا دیں اور محمر حکم دیا کہ ان دو خدا کے ماننے والوں کو موت کےگھاٹ اتار دو ۔''''

ایسی صورت میں نصوف اسلامی کا ماحد غیر اسلامی افکار کو قرار دینا دشوار ہے۔ اگر بعض صوفیا کے اعال و اذکار میں بعض جبزیں ایسی نظر آتی ہیں جن سے مماثل اعال و اذکار دوسرے مذاہب اور فرقوں میں بھی ملتے ہیں تو لازمی طور پر ان کو ایک دوسرے سے ماخوذ قرار نہیں دے سکتے۔ کم از کم بنیادی طور پر کوئی ایسا عقیدہ جو اسلام کے بنیادی عقائد توحید و رسالت، صریح نص قرآن، حدیث اور سنت رسول اللہ م کے خلاف ہو کسی تصوف یا صوف کے

سم ، مسلمانوں کی سیاسی تاریخ ص ۲۰۰۰ ، بحوالہ طبری جلد ، ۱ ص ۲۰۰۱ م

افکار یا اعال کا جزو نہیں ، اسے ساق و سباق میں دیکھنے کی صرورت ہے۔ ہم نے بشار بن برد کے جند اسعار نقل کیے ہیں جن میں وہ شیمان کو آگ سے اور آدم کو خاک سے بنائے جانے کی دلیل پر سمان کی آدم بر ترجیح ثابت کرنا چاہتا ہے۔ یہ کوئی نئی دلیل نہیں ، سیطان نے خود یہی کہا تھا ، فرآن حکیم میں ارشاد ہے:

''اور ہم نے تم کو بیدا کیا ، بھر ہم نے ہی تمھاری صورت بنائی ، بھر ہم نے فرشتوں سے فرمایا کہ آدم کو سجدہ کرو ، سو سب نے سجدہ کیا ، بجز ابلیس کے ، وہ سجدہ کرنے والوں میں شامل نہ ہوا ۔ (حق تعالیٰ نے) فرمایا دو جو سجدہ ہیں کر دا ، تجھ کو اس سے کون امر مانع ہے جبکہ میں نجھ کو حکم دے چکا۔ کہنے لگا میں اس سے بہتر ہوں ۔ آپ نے مجھ کو آگ سے پیدا کیا ہے اور اس کو بوں ۔ آپ نے حکم دے اگا میں اس کو آپ نے خاک سے بیدا کیا ہے اور اس کو آپ نے خاک سے بیدا کیا ہے اور اس کو آپ نے خاک سے بیدا کیا ہے اور اس کو

بعض صوفیا کے یہاں ابلیس کے متعلق بیشک ایسے خیالات ملتے ہیں جو مسرف کسی خصوصیت کی علامت کے طور پر یا محض ایک محصوص شوخ انداز بیان کے طور پر آئے ہیں ، مثلاً خود علامہ اقبال کے یہ اسعار دیکھیر:

اسے صبح ازل امکار کی جرأت ہوئی کیونکر مجھے معلوم کما وہ رازداں نیرا ہے یا میراہ،

اور وہ نظم جس ک عنوان ہے جبریل و اہلیس" ، اس کا آخری بند:

۲۵ - بال جبريل ص ۱ -

٢٦ - ايضاً ص بهم ١ -

ہے مہی حرأت ہے مشت خاک میں **ذو**ق تہو معرے فدنے جامعۂ عفل و خرد کا تار و مو

دیکھتا ہے نو فقط ساحل سے روم خبر و شر دون طوفاں کے طانچے کھا رہا ہے؟ میں کہ نوا

خضر بھی، ہے دستویا، الماس بھی، ہے دستویا میرے طوفان ہم یہ ہم، دریا بہ دریا، جو بہ حو

کھر کسھی خلوت منسر ہو تو ہوجہ اللہ سے فصہ ُ آدم دو رنگین کر گیا کس کا لہو

میں کھٹکنا ہوں دل یزداں میں کانٹے کی طرح تو انسے ہو ، اللہ ہو

اس میں طنز و استہزا نہیں ایک شوخی شاعرانہ انداز بیان کی ہے ورنہ ظاہر ہے اقبال حضرت خضر اور حضرت الیاس کے بارے میں ایک دست و پا اور ابلیس کے بارے میں یہ نہ کہتے ، آئندہ ابواب میں اسی اجال کی تفصیل پیش کی گئی ہے -

## فهرست ماخذات

#### پينز گفتار

- . مكاتيب اقبال ، مرتبه شيخ عطاء الله حصه دوم ـ
  - ۲ \_ ایضاً
  - ۳ ۔ ایما
  - m ضرب كام ، علامه اقدال ، طبع لا بور -
- The Development of Metaphysics in Persia, II Edition & Bazmi Iqbal, Lahore Carvan Press.
  - ٦ ـ ايضاً
  - ے ایضا
  - ۸ ایضاً
  - و ۔ ایضا
  - ، ١ انضاً
  - و ، والنظما
  - Beal's Oriental Biographical Dictionary 1 \*
- ۲۱ تاریخ الاسلام السیاسی ، جلد دوم . ڈاکٹر حسن ابراہیم قاہرہ ، اردو ترجمه علیم اللہ صدیقی مجلس ترقی ادب لاہور ۱۹۵۹ -
  - The Development of Metaphysics in Persia. 1 #
- ۱۵ ، Legacy of Persia ، اردو ترجمه مبرات ایران ، عابد علی عابد ، عبلس ترق ادب لاسور ، ۱۹۳۲ ، ۱۹۳۰ م
  - The Development of Metaphysics in Persia 17
    - ۱۷ ایضاً -
    - ۱۸ ایضاً -
    - و ، ۔ ایضا ۔
    - . ۲ ـ ايضاً ـ
    - ۳۱ ۔ ایضاً ۔
    - ۲۲ ـ ايضاً -
    - R. A. Nieholson مرتبه مرتبه ۲۳
      - ٣٠ ـ مسلمانوں كى سياسى تاريخ ، بحوالہ طبرى ـ
- - ٠٠ ـ انضاً ٨٨١ ـ

باب اول نعمل اول تاریخ تصوف کا ایرانی اور بهندی پس منظر

### باب اول

#### فصل اول

# تاریخ تصوف کا ایرانی اور ہندی پس منظر

مختلف اسلامی اور غیر اسلامی عناصر و اثرات نے جس طرح مسلان صوفیا ، متصوفین اور حکا کے خیالات و افکار پر اثر ڈالا ہے اس کا اندازہ اسلامی نصوف کی ناریخ سے بخوبی ہو سکتا ہے ۔ رسول اکرم م، صحابه رط اور تابعین م کی زندگی میں صفامے قلب، سادگی ، نیکی ، فقر و قناعت ، استغنا و توکل ، ابثار ، عبادت و ریاضت ، ذکر و فکر کے بعض آثار موجود ہیں جنھی اسلامی مصوف کی بنیاد قرار دیا جا سکتا ہے لیکن اصطلاحی معنوں میں به صوفی نه تھے اور ند ان معنوں میں ان تصورات اور اعال و افکار کو تصوف کا نام دیا جا سکتا ہے۔ ابتدائی دور کے صوفیا میں حسن بصری (وفات ۱۱۰ه/۲۸ع) اپنے ایک مکتوب میں لکھتے ہیں کہ انبہا اور پیغمبروں نے فقر اختیار کیا تھا اور خاص طور پر حضرت عیسی اور حضرت داؤد عنی اس پر زور دیا ہے۔ حسن بصری م کے اس خیال کی تردید ابن سیرین (وفات ۱۱۰ه/۲۸ع) نے ہی کر دی ہے جو خود اسی عہد سے تعلق رکھتے ہیں ۔ انھوں نے لباس صوف پہننے کی مذمت کی ہے۔ اس سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ پہلی صدی ہجری تک تصوف کا اصطلاحی مسلک واضع اور متعین نہیں ہوا تھا اور اس لیے اس میں کسی غیر اسلامی یا خارجی عنصر یا اثر کے شامل ہونے کا سوال پیدا نہیں ہوتا ۔

در اصل افکار و سیاسیان ِ اسلامیه میں مبدیلی کا آغاز حلافت ِ راشده کے بعد شدید نظر آنا ہے ، بالحصوص معاویہ اور یزید کے دور سے بعض رجعانات نہایں وانہج ہو حاتے ہیں ۔ اس کا ایک سبب بہ ہے ک، دارالحلافہ کو پلے دمشق اور بعد ازاں بغداد مننفل کیا گیا اور یهان پهنج در عجمی خیالات ، افکار اور تهذیبی آنرات آبسته آبسته خااص اسلامی عناصر کے سانھ شامل ہونے گئے - پہلے شخص جن كو صوفى كا لقب ديا گبا . أبو باشم عثان بن شارك كوفى (وفات نقریباً ۱۶۰ه/۲۵۷ع) ہیں اور بعض جابر بن حیان کوفی کو پہلا صوفی بتائے ہیں۔ بہرحال یہ دونوں کوفے سے تعلق رکھتے ہیں اور دونوں نے دوسری صدی ہجری کا زمانہ پایا ہے۔ اس کا یہ مطلب ہوا کہ تعریک تصوف کا پہلا مرکز کوفہ اور بصرہ تھا۔ اس کے بعد یہ تحریک دیگر بلاد اسلامی میں پہنچی اور خاص طور پر خراسان اس کا ایک اور اہم مرکز قرار بایا یا اس کے بعد ہمیں صوفیوں کے نام اور آن کے ارشادات بکثرت ملنے لگتے ہیں: مثلاً ابو ہاشم کے ہی معاصرین میں ابراہم بن ادہم کا نام لیا جاتا ہے جنھیں بلخ کا شہزادہ بتایا گیا ہے اور جنھوں نے تخت و تاج چھوڑکر لباس فقر اختیار کیا ، جنگلوں اور ویرانوں میں ریاضت کی اور آخر کار حقیقت اللہیہ کو دریافت کرنے میں کامیاب ہوگئے -ابراہم بن ادہم کی زندگی کے واقعات جس طرح عام طور پر صوفیوں نے بیان کیے ہیں . وہ گوتم بدھ کے حالات سے اس درجہ ملتے ہیں کہ بعض لوگوں کے نزدیک ان کی شخصیت کوئی حقیقت نہیں رکھتی اور گویم بدھ کا قصہ ہی ابراہم کے نام سے صوفیوں میں مشہور ہوگیا ہے۔ ممکن ہے اس قیاس میں کچھ صداقت بھی ہو کیونکہ ظہور اسلام سے قبل بلنج بدھ مذہب کا ایک اہم مرکز

A. J. Arbery, Sufism, p. 35 -1

Nicholson, Mystics of Islam, p. 17 -r

تھا اور گوتم بدھ کے حالات اور واقعات اور ان کی تعلیات اس علاقے میں عام طور پر پھیل چکی تھیں ۔ اس عہد سے تصوف کا مرکز ایران کی سرزمین قرار پانا ہے اور قابل ذکر صوفیوں میں ہمیں سب سے پہلے عبداللہ بن المبارک مروی (وفات ۱۸۱ م/ع ۱۹ع) کا نام ملتا ہے جنھوں نے ''کتاب الزہد'' کے نام سے ایک رسالہ یادگار چھوڑا ہے اور اس میں زہد کے متعلق مختلف احادیث جمع کی ہیں ۔ یہاں تک کوئی نئی بات نہیں کیونکہ زاہدانہ زندگی کی تلقین کے ماخذات خالص اسلامی بھی ہو سکتے ہیں۔ انبتہ اس کے بعد ایک نئے دور کا آغاز ہوتا ہے اور ہمیں بشر بن حانی (وفات ۲۲۵ھ/ ١ ٨٨٠ع) كا نام ملتا ہے۔ يہ پہلے صوفی ہيں جو كھتے ہيں كہ ہميں لوگوں کی مذہت کی قطعاً پروا نہیں کرنا چاہیے ۔ اس رجعان کو فرقہ ملامتیہ کے خیالات اور افکار کا نفطہ آغاز قرار دیا جا سکتا ہے اور یہاں سے تصوف کا رخ نئے رجحانات کا حاسل نظر آتا ہے۔ مثلاً فضیل بن عیاض کوفی (وفات ۱۸۵ ۱۸۵ م) کا قول ہے کہ ''اگر تم یہ كہتے ہو كہ ممهى موت كا خوف ہے تو ميں اس كا يقين نہيں كر سكتا كيونكه اگر في العقيقت تمهين موت كا خوف سُوتا تُو تمھارے لیے کھانا پینا یا دنیا میں کسی اور شے کی طلب یا ملکیت اختیار کرنا ہے سود ہوتا اور اگر واقعی تمھیں موت کا خوف ہوتا تو نہ تم شادی کرنے اور نہ اولاد پیدا کرنے کی خواہش ہوتی ۔'' اس قول سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ اسلام نے جس طرح رہبانیت سے منع کیا تھا ، اللہ کی نعمتوں سے جس طرح بھرہ اندوز ہوسنے کی اجازت دی تھی ، عورت اور مرد کے تعلقات کو ایک ثقافتی اور اجتماعی زندگی کی بنیاد قرار دیا تھا اور انسان کو تسخس کائنات کے لیے مقرر کیا تھا ، ان ممام خیالات اور افکار کے خلاف عجمیوں کا رد عمل آہستہ آہستہ دوسری صدی ہجری کے اختتام یا تیسری صدی کے آغاز میں ظاہر ہونے لگا۔ اس کی تائید میں رابعہ بصری م (وفات ۱۸۵ ه/ ۱۸۵) کے افکار و اقوال پیش کیے جاسکتے

ہیں جنھوں نے یہ کہہ کر شادی کرنے سے انکار کر دبا تھا کہ اس وسم کی احنیاج ان کو ہو سکتی ہے جو کوئی خارجی وجود رکھتے ہوں اور مہر ہے لیے ایسا کوئی وجود نہیں ، میرا وجود ختم ہو چکا ہے اور مبر ''انانبت'' سے آزان ہو چک ہوں ۔ مبر خنا کی ذات میں قایم اور باق ہوں اور اسی کے سانے میں مقیم ہوں ۔ رابعہ بصری کا ایک اور قول نے ''اے خدا اگر میں تبری عبادت خوف دوزخ سے کروں دو مجھے دوزخ میں جلا اور اگر میں سری عبادت جنت کی تمنا میں کروں تو مجھے جنت سے دور رکھ ۔ لیکن عبادت اگر میں تیری بندگی محض اور خالص تیرے لیے کروں تو مجھے اپنے اگر میں تیری بندگی محض اور خالص تیرے لیے کروں تو مجھے اپنے حسن ازلی و ابدی کے دددار سے محروم نہ رکھ ۔ " اسلامی صوفیاء کے عقبد ہم میں عثیق و محبت کے عنصر کی آمیزش بھی رابعہ بصری کے عقبد ہم میں عابق ہے۔

 گوتم بدھ کے الرات ، عیسائیت کے اثرات ، یونانی اثرات وغیرہ بھی شامل بین ۔ ایران میں اسلام پہنچنے سے پہلے ان عناصر کا عمل اور رد عمل صدیوں تک ہوتا رہا تھا ، اس لیے کسی نظر نے کا نقطہ آغاز معلوم کرنا نہایت دشوار ہے ۔ یہاں صرف ایک باریخی جائزے پر اکتفاکی گئی ہے ۔

ایران کا قدیم تربن مفکر زردشتی مذہب کا بانی زردشت تھا جس کا عہد ۱۲۰۰ تا ۱۰۰۰ ق - م کے درسیان متعین کیا گیا ہے۔ زردشت کے نزدیک وجود دو ہیں: تعمیری اور تغربی ۔ مادہ کوئی وجود مطلق نہیں رکھتا بلکہ اہوراکی تخلیق ہے جو خود وجود مطلق ، خداوند یا ال، ہے ، جو سکمل ، ازلی اور ابدی ، تغیر و زوال سے پاک ہے ۔ جس نے زمین اور آسان کی تخلیق کی ہے ۔ یہ وجود مطلق جب ظمہور کرتا ہے نو اس کے دو رخ ہوتے ہیں: وجود مطلق جب ظمہور کرتا ہے نو اس کے دو رخ ہوتے ہیں: ایک رخ دائمی، تعمیری ، نور ، حیات اور خبر ہے ۔ دوسرا عارضی، تغیریبی ، ظلمت ، دوت اور شر ہے ۔ یہ دونوں پہلو کائنات میں ہر جگہ عیاں ہیں اور مادہ ان دونوں کا محمول (receptacle) ہے ۔ اہورا کا ظہور اور وجود ان چھ صفات سے نائید حاصل کرتا ہے: "

- ر (Universal Intelligence) و بيو منه يعني عقل كل (Universal Intelligence)
- Universal Soul or the) اشا یعنی حیات یا روح کل (۲) (۲) (Right
- (۳) کھترا ویرا یعنی طاقت ربانی (Divine Power) یا منشائے کل یا مشبت ازلی (Universal Will) ۔
- (س) مادہ جو طاقت ربانی اور مشیت النہی کا محمول ہے اور جو کائنات کی شکل اختیار کرتا ہے۔

M.A. Shustry, Outlines of Islamic Culture, Vol. II, pp. 345-46 - 7

ه) سور و تات یعنی مکان لا محدود یا وجود خیر (۵) (Boundless Space or Well-Being)

(۳) امرتات یعنی ربان لا انتها یا بقا (Endless Time or Immortality)

زردشت کے نزدیک انسان وجود مطلق کی ایک چھوٹی سی تمثیل ہے (Microcosm of Universal Existence) اور اس میں مذكوره بالا چه صفات رباني يعني عقل ، روح ، اراده ، ماده ، زمان اور مکان قائم ہوتے ہیں۔ زردشت کے فلسفر کی دوئی پسندی ، حیر اور شرکی جنگ ، نور اور ظلمت کا تصادم اسلام کے عقیدہ توحید سے ہم آہنگ نہیں ہوتے با ایں ہمہ نور و ظلمت کی اصطلاحات مسلانوں کے بہاں بھی عام ہیں اور قرآن حکیم مبن بھی خدا کو آسانوں اور زمبنوں کا نور کہا گیا ہے۔ گناہ کو قلب کی سیاسی اور تاریکی سے تعبیر کیا گیا ہے اور ذکر اللمی سے اسے روشن کرنے پر صوفیوں نے بڑا زور دیا ہے۔ انسان وجود مطلق کی تمثیل ہے ، اس پر تو صوفیوں کے فلسفے کا پورا قلعہ ہی تعمیر ہوگیا ہے ۔ اگرچہ یہ ممام عقائد صرف زردشت سے ماخوذ قرار نہیں دیے جا سکتے لیکن زردشت کے بعد کے ایرانی مفکرین کے وسیلے سے ان کا کچھ نہ کچھ اثر مسلمان صوفیوں تک ضرور پہنچا ہے ، چنانچہ زردشت کی تعلیات میں بعض عناصر ایسے موجود ہیں جن کی صدائے بازگشت صوفیاء کے بہاں صاف سنائی دیتی ہے۔ مثلاً اوستاکی یہ عبارت دیکھیر:

"زردشت اہورا مزدا کے حضور میں ہمیشہ نور مسلسل کے اکتساب کے لیے کوشاں رہا ۔ اس نے خدا سے کلام کیا اور کہا : تیرا سر ، ہاتھ ، پیر ، چہرہ اور زبان میری نظر میں ایسے ہی ہیں جیسے خود میرے اعضا ہیں ، اور تجھ میں بشر کے آثار ہیں ۔ مجھے اپنا ہاتھ دے تاکہ میں تیرا ہاتھ پکڑ

سکوں ، اور اہورا مزدا نے جواب دیا ، میں ایک روح ہوں ، میرا ہاتھ پکڑنا ممکن نہیں ۔'''

اسائے اللہی کے سلسلےمیں بھی اوستا میں زردشت اور اہو را مزدا کا ایک مکالمہ قابل ِ غور ہے:

"اور زردشت نے سوال کیا کہ اللہا! مجھ پر اپنا وہ نام ظاہر کر جو سب سے بڑا ، سب سے بہتر ، سب سے مؤخر ، بدی کو ہلاک کرنے والا ، زخموں کو مندمل کرنے والا ہے ، جو بھوتوں اور انسانوں کے شرکو سب سے بہتر طریقے سے فنا کردا ہے ۔"

اور اس کے جواب میں اہورا مزدا اپنے بیس نام بتاتا ہے۔ یہ تمام اساء اہورا مزدا کے اسائے صفات ہیں ، اسم ذات گو ایک ہی ہے جسے اہورا کہا گیا ہے۔ زردشت نے شاید اسی قسم کا اسم معلوم کرنا چاہا تھا جسے صوفیوں نے اسم اعظم بتایا ہے ، اور ان اساء کے ورد و وظیفہ سے مختلف آلام اور سمائب دور کرنے کا جو رواج صوفیوں کے اوراد و وظائف میں ملتا ہے وہ بھی اس مکالمے میں حملکتا ہے۔

اس کی وضاحت ہرمزدیاست (۱۰۱۰) میں یوں کی گئی ہے:

''اے ؤردشت! اگر تو چاہتا ہے کہ دیوؤں اور انسانوں ،
یاتوؤں اور پائیر کوں ، ظالموں ، اندھوں اور ہروں ،
دو پیر والے خبیثوں، دو پیر والے اشمیغوں (Ashemaoghau)
اور چار ٹانگوں والے بھیڑیوں ، آن فوجوں سے جو بہت سے بھالوں سے مسلح ہو کر آتی ہیں ، سیدھے بھالے اور آٹھے ہوئے بھالے ، تباہی لانے والے بھالے اگر تو ان سب شرارتوں اور ایذاؤں کو فنا کرنا چاہتا ہے تو معرے ان ناموں کا ورد

M.M. Dawson, The Ethical Religion of Zoroaster p. 21 -r

کیا کر ، بر روز اور ہر سب ۔''

ورب اللهی اور معبت کے بارے میں صوفیاء کے جو اقول اور عقائد 'نفی اقرب الیہ من حبل الورید'' ، ''و ہو معکم الله لتم واقد منا لتم واقد الله واقد معمم'' انفن اقرب الیہ منکم ولکن لاتبصرون'' ، ''و اذا سألک عبادی عنی وائی قریب'' ، ''فاینها تولوا فتم وجہ الله'' کی تشریح اور تفسیر میں پیش کے جاتے ہیں ، آن کی ایک جھلک بفول زردشت اس کلام رہانی میں ملتی ہے:'

''اے زردست! میں خداوند اہورا مزدا اس سے بھی زبادہ قربب ہوں جس فدر یہ گوشت و پوست کی دنیا خیال کرسکی ہے یا اس کے قول یا عمل میں آ سکتا ہے ۔ میں اس سے بھی ردادہ فریب ہوں جس فدر ناک کانوں سے یا کان منہ سے ۔'' ریادہ فریب ہوں جس فدر ناک کانوں سے یا کان منہ سے ۔'' (یاسنا مہر۔)

اسی طرح یہ عقیدہ کہ مخلوق خالق کے حضور میں بے نقاب ویے حجاب پہنچ سکتی ہے ، گنھا میں اس طرح بیان ہوا ہے:

"ا نے خداوند اہورامزدا! اے خیر اور اے عقل خیر! اگر تو واقعی ایسا ہے نو مجھے یہ نشانی عطا کر کہ حیات بدل جائے اور میں پھر ایک مرتبہ تیرے حضور میں تیری حمد و ثنا کرتا ، عبادت کرتا ، مسرت و انبساط سے لبریز حاضر ہو سکوں۔"

زردشت کے بعض اور قابل غور عقاید حسب ذیل ہیں :

۱ - گناہ کا جوہر آفراط اور تلت ہے ، نیکی کا جوہر اعندال
ہے - (دین کارد ، کتاب ، باب ، - ،) 
- خالق نے تمام مخلوقات ترقی اور ارنقا کے لیے تخلیق کی

اور یہی اس کی منشا یا مشیت ہے۔ (داستان دینک ، باب سوم ، ۲۰۱) -

ہ۔ کچھ چبزاں ہیں جو تقدیر (جبر) سے ہوتی ہیں اور کچھ
ہارے اپنے افعال پر منحصر ہیں۔

س ـ روح ازلی اور ابدی ہے (دین کارد ، باب پنجم ، ۳۰۱) ـ

م بد ترین خواپشات اس انسان کی ہیں جو دنیوی مال و منال کو سمیٹنا اور جمع کرنا 'خیر' سمجھتا ہے۔ (دہن کارد ، سوم ، ۱۲۹)

لیکن اس سے یہ نتیجہ نکالنا غلط ہوگا کہ زردشت نے رہائیت یا ترک دنیا کی تعلیم دی ہے۔ اس کے برعکس اس کا نقطہ نظر نظر نہایت مثبت قسم کا ہے ، چنانچہ ''جہاد بالسیف'' کی تعلیم نہایت واضع الفاظ میں اس طرح دی گئی ہے:

ہ - تم میں سے کوئی شخص کاذب کے قول یا امر کی اطاعت ند کر ہے کیونکہ وہ گھر ، قبیلے ، بستی اور ملک کو مصیبت اور ہلاکت کی طرف لے جاتا ہے - ایسی صورت میں تم پر واجب ہے کہ ان کا مقابلہ ہتھیاروں سے کرو - میں تم پر واجب ہے کہ ان کا مقابلہ ہتھیاروں سے کرو - میں تم پر واجب ہے کہ ان کا مقابلہ ہتھیاروں سے کرو -

زندگی کے اس عملی اور مثبت پہلو پر زردشت کی تعلیات میں اس قدر زور دیا گیا ہے کہ اگر مذاہب عالم کو اثبات حیات اور نفی حیات کرنے والے مذاہب میں نقسیم کیا جائے تو اثبات حیات کرنے والوں میں قدیم ترین اور نہایت اہم زردشتیت کو قرار دینا پڑے گا، کیونکہ اس بارے میں زردشت کی تعلیات نہایت واضح ، غیر مبہم اور مکرر ہیں کہ کسی شبہہ یا تاویل کی گنجائش واضح ، غیر مبہم اور مکرر ہیں کہ کسی شبہہ یا تاویل کی گنجائش نہیں رہتی اور اس طرح اس غلط فہمی کا ازالہ ہوجاتا ہے کہ مسلمان ضوفیاء کے بہاں نفی حیات کا مسلک ایرانی اثرات کا فتیجہ ہے۔

اس میں شبہ منہ نہیں کہ سانی کی تعلیات قطعاً نفی حیات کی تلقین کرتی ہیں لیکن ایران کا قدیم زردشنی سسلک اس سے مختلف ہے اور یمی حال خود صوفیاء کا ہے دہ ان میں سے بعض (مثلاً مولانا روم م) می حیات کی جگہ اثبات حیات پر زور دیتے ہیں - بهرحال اس باب میں زردشت کی تعلیان کا خلاصہ یہ ہے:

- ے۔ (1) اے پاک پروردگار! اے مادی دنیا کے خالق! یہ بتا کہ وہ دوسری حگہ کون سی ہے جہاں زمین سب سے زیادہ مسرور رہتی ہے؟ اور خداوند اہورا مزدا نے جواب دیا اور کہا یہ وہ جگہ ہے جہاں ایک نیک بندہ ایک مکان بناتا ہے ، جس میں ایک پجاری ہوتا ہے ، جس میں اور مویشی ہوتے ہیں اور جہاں اس کے بعد مویشی ہوتے ہیں ، اور جہاں اس کے بعد مویشیوں کی نسل بڑھتی رہتی ہے ، اور جہاں نیکی بڑھتی رہتی ہے ، اور جہاں نیکی بڑھتی رہتی ہے ، جہاں کتے \* پروان چڑھتے رہتے ہیں ، ور زندگی بیوی فروغ پاتی رہتی ہے ، بچے بڑھتے رہتے ہیں اور زندگی بیوی فروغ پاتی رہتی ہے ، بچے بڑھتے رہتے ہیں اور زندگی کے تمام مسرتیں بڑھتی رہتی ہیں ۔ (وبندیداد)
- (ب) اے سپیتا زردشتا! میں تجھے بتاتا ہوں کہ ایسا شخص جو بیوی رکھتا ہے ، اس سے بہتر ہے جو مجرد ہے ۔ وہ جو گرہستی ہے اس سے بہتر ہے جو گھر نہیں رکھتا ، اور وہ جس کے مجے ہیں اس سے بہتر ہے جو ان سے محروم ہے ۔ (ویندیداد)
- (ج) جو کھانا نہیں کھاتا ، اس میں اتنی طاقت کماں سے آ سکتی ہے کہ پاکبزہ زندگی گزارنے کی مشکلات سے عہدہ برآ ہو سکے۔ اس میں ایسی طاقت کماں سے آ سکتی

<sup>\* ۔</sup> کنا زردشت کے مذہب میں ایک مقدس جانور ہے ۔ اسے مارنے کی وہی سزا ہے جو انسان کے قاتل کی ہے ۔

ہے کہ وہ کھیتی باؤی کر سکے .. اس میں اتنی طاقت کھال سے آئے گی کہ بچے پسدا کرے ۔
(ویندیداد ، فرگرد س ، ج ، س-سس)

(د) افسوس ایسی زمین پر جو ایک مدت تک تخم ریزی کے لیے ڈالے ہوئے ببج سے محروم رہے اور کسی کاشنکار کی منتظر ہو۔ اس کی مثال ایک ایسی خوبصورت دوشیزہ کی سی ہے جو مدت سے ادلاد سے محروم ہو اور جسے ایک اچھا شوہر درکار ہو۔

(ویندیدان، فرگرد م، ج، ۳-۲۸)

(ه) اور دو آدمیوں میں سے وہ جوگوشت سے سیر ہو جاتا ہے ''عقل خیر'' کے حصول سے اس کے مقابلے میں قریب تر ہوتا ہے جو اس سے محروم رہا ہو ، کیونکہ آخرالذکر بالکل مردوں کی طرح ہے ۔ (ویندیداد)

ان آخری چند اقتباسات سے واضح ہو جاتا ہے کہ زردست کی تعلیات بڑی مثبت قسم کی ہیں۔ ان میں رہبانیت ، ترک دنیا ، تجرد ، فاقہ ، ترک حیوانات اور اس قسم کے اعال کی مذبت کی گئی ہے۔ جنانچہ زردشت کے نزدیک روزہ قطعاً مستحسن نہیں ہے ، بلکہ ایک گناہ ہے کہ انسان کو کمزور کر دیتا ہے۔ زردشت کے نزدیک تخلیق عالم کا مقصد ترقی اور ارتقا ہے اور وہ تمام اعال و افکار ، رجعانات اور خیالات جو اثبات حیات میں ممد و معاون ثابت ہوتے ہیں ، پسندیدہ اور وہ میلانات جو نفی حیات کی طرف لے جانے والے ہیں ، ٹاپسندیدہ ہیں۔ یہ بنیادی فرق ہے جو زردشت کے فلسفے والے ہیں ، ٹاپسندیدہ ہیں۔ یہ بنیادی فرق ہے جو زردشت کے فلسفے اور بعد کے ایرانی تصوف میں پایا جاتا ہے۔ اس لیے یقین کے ساتھ اور بعد کے ایرانی تصوف کے ان عناصر کا تعلق ایران کے اس فدیم مذہب اور اس کے فلسفے سے بالکل نہیں ہے۔ صفاے قلب اور

پاکیزگی پر جو زور دیا گیا ہے وہ زردشتی مدہب سے مخصوص نہیں بلکہ تمام مذاہب اور حکانہ افکار میں ان کی جھلک بائی جاتی ہے ، اگرچہ اس کے حصول کے ذرایع اور نتائج مختلف ہیں۔ یہاں ایک امر اور قابل لحاظ ہے اور وہ یہ کہ زردستی یا ایرانی مذہب اور افکار کا اثر عربوں پر ظہور اسلام سے قبل ہی پر چکا تھا ، چنانچہ عصر حاضر کا ایک مؤرخ لکھنا ہے :

''ہارے ہاس اس ادکان کی ناریخی شہادتیں سوجود ہیں کہ ایرانی اور سامی نظربات میں ربط و ارنباط کم از کم آٹھوبی صدی قبل سیح میں شروع ہو چکا نھا کبونکہ ہمیں معلوم ہے کہ ساریا کی فتح کے بعد جب اسیری فرمانروا سارگون (Sargon) نے بنی اسرائیل کو قید کیا تو اس نے بہت سے بھودبوں کو میڈیا کے سمروں میں بھیج دیا ۔''

آٹھوبی صدی فبل مسیح کا زہانہ ہمیں زردشت کے زمانے سے بہت فریب لے جاتا ہے اور اس طرح یہی دور ایرانی اثرات کے سامی مالک میں نفوذ کا آغاز قرار پاتا ہے۔

زردشت کے بعد ایران کا دوسرا قابل ذکر حکیم ارساک نھا جو عہد ساسانی کے ابتدائی دور سے تعلق رکھتا ہے۔ اس کے افکار کا اسم نرین جزء زمان دائمی (Eternal Time) کی بحث ہے جسے اس نے زروان کا نام دیا ہے۔ یہ لفظ اوستا میں بھی موجود ہے۔ لیکن وہاں اسے کوئی خاص اہمیت نہیں دی گئی ہے ، البتہ سویتا سوترا اوپنشہ (۲:۱) میں اس کا حوالہ ملتا ہے: ''کچھ اہل دانش جو دھوکے میں ہیں ، فطرت کا ذکر کرتے ہیں اور کچھ زمان کے عہدی وقت کو ہر چبز کا سبب بتاتے ہیں۔' اور بھگوت گیتا میں یعنی وقت کو ہر چبز کا سبب بتاتے ہیں۔' اور بھگوت گیتا میں

Z. A. Ragozin, Media, p. 157 - 7

M. A. Shustry, op. cit., Vol. II, p. 348 - 2

(ب : ۲۳) ایک جگه لکھا ہے: ''مبی زمانہ ہوں ، دنیا کو ناراج کرنا ہوا ، زمین پر اس لیے ظاہر کیا گیا کہ انسانیت کو قتل نروں ۔' کائنات میں زمانے کی اہمیت کا احساس عرب میں بھی قبل ظہور اسلام موجود تھا اور قرآن حکیم میں بھی مذکور ہے لیکن اس کے نیے ہارہے پاس کوئی یقینی شہادت نمیں ہے کہ یہ سب ارساک کی تعلیات نے دور رس اثرات ہیں ۔ اگرچہ ایک رمانہ ایسا تھا دہ ارساک کی نعلیات ایران ، ہندوستاں اور شام تک پھیل گئی نھیں ۔

ابن دبسان یا باردیسانیس اس دور کا ایک اور اسم ایرانی سنکر ہے ۔ اس کے نزدیک کائنات وجود مطلق (Supreme Being) یا خداوند کی مظہر تجلیات ہے۔\* ابن دیسان کا اصلی وطن ادیسا تھا اور اس کی ولادت سمماع میں سوئی اور غالباً اسی زمانے میں جب عیسائیت یہاں پہنچی تو وہ عیسائی ہوگیا ۔ ماردیسان کے افکار کا خلاص، یہ ہے کہ عالم پانچ entities یا اشیاء اولین (primordeal elements) سے بنا ہے: آگ ، پانی ، ہوا ، نور اور ظامت ۔ ان میں سے ہر عنصر تخلیق عالم سے پہلے اپنے اپنے علاقے یا حدود میں نھا ۔ کسی حادثے یا آتفاق سے ان میں تصادم ہوا اور تاریکی طبقہ ؑ اسفل سے جھپٹے کر نور میں شامل ہوگئی ۔ باردبسان کے عقیدے کے مطابق حضرت مسیح کی تخلیق اسی لیے ہوئی کہ وہ تاریکی اور نورکی اس آمیزش کو دور کریں ۔ چنانچہ مذہب کا مقصد یہ ہے کہ یہ آ، یزش اور آویزش پڑھنے نہ پائے ۔ موت اور زندگی کی کشمکش میں آہستہ آہستہ یہ عناصر الگ ہو رہے ہیں۔ باردیسان کے افکار کی بازگشت مانی کے یہاں ملتی ہے جو بلاشبہ ایران کے عظیم مفکرین میں ہے۔ مانی^کی ولادت ۱۵ ۲عمیں ہوئی ۔ وہ یونانی ادب ،

Process of emanation from the Supreme Being - \*
Burkitt, The Religion of the Manichees, p. 80 - A

فلسند ، موسیقی ، مصوری ، فلکیات اور طب کا ماہر تھا ۔ اس کے عقاید میں زودندت ، یونانی حکما اور عیسائیت کے بعض عناصر اس طرح کھلے ملے نظر آئے ہیں کہ بعض لوگ اس کے مذہب کو زردست کی بازگشت اور بعض عیسائیت کی ہی ایک شکل قرار دیتے ہیں ۔ مانی کے نزدیک مادہ اور روح ایک دوسرے کی ضد ہیں اور دو:وں کا وجود الگ الگ ہے ۔ عالم محسوسات نور اور ظلمت کے امتزاج سے پیدا ہوا ہے۔ یہ دوروں عناصر الگ ایک ہیں ۔ نور اعللی و برتر اور ظلمت ادنلی و اسفل ہے۔ ان کا امتزاج جبری ہے اور الک ہونا لازمی ہے ۔ سادہ اندھا ہے ، عقل اور ارادے سے محروم ہے۔ اس میں حرکت روح کے شامل ہونے سے پیدا ہوتی ہے۔ مادے کو آخرکار ظلمت کی طرف عود کرنا ہے اور روح کو مادے ى مد سے رہائى پانے كے ليے جد و جهد كرنا چاہيے ـ يہ دىبا خدا کی نخایت نہیں بلکہ شرکی تخلیق ہے اور مادی حیات کا جوہر شر ہے۔ مانی وجود ِ مطلق کو کائنات ِ نور کا باپ (Father of the Kingdom of Light) کہتا ہے جو اپنی حقیقت میں خانص ، ازلی ، ابدی اور صاحب عقل ہے۔ وہ حق اور صدافت ہے ، طاقب رکھنے والا ہے ، اپنے وجود کا علم رکھتا ہے ۔ مانی کی تشریحات کے مطابق مادہ (ظلمت) روح (نور) کی کائنات میں داخل ہوگیا اور کائنات نور کے باپ نے اسے خارج کرنے کے لیے تنزلات (descents) اختیار کیر - پہلی تنریل میں وہ حیات کی ماں (mother of life) کی شکل میں ظاہر ہوا ، جس سے بعد میں انسان اول یا آدم م کا وجود ہوا۔ مانی اس طرح کے نین تنزلات ببان کرنا ہے ۔ اس کے نزدیک زندگی کا مقصد یہ ہے کہ مادے میں مقید نور کو آزاد کرانے کی جِد و جہد کی جائے ، اس لیے جسم بھی ایک ضروری شر ہے۔ اگرچہ روح کے لیے جسم ایک قید خانہ ہے لیکن اسی کے وسیلے سے روح کو آزادی نصیب ہو سکتی ہے۔ روح کی تطہیر کے لیے دنیاوی عشر توں کو قربان کر دینا چاہیے - ساد مے سے پاک ہونے

کے بعد ہی روح سورج اور جاند سے گزرتی عالم انوار تک بہنچے کی ۔ انسان اپنے جوہر سیں خداوند کا پرتو ہے۔ وہ عالم نور کے ن کا آلہ کار ہے ۔ وہ ایک چھوٹی سی کائنات ہے جس میں زمینوں اور آسانوں کی طاقت ہے ۔ جب تمام مادی اجسام کی قید سے روح آزاد ہو جائے گی تو دنیا ختم ہو جائے گی اور جب نک آزادی کی یہ، منزل یا مرحلہ نہیں آتا ، مون کے بعد زندگی اور پھر سوت کا سلسد، یوں ہی جاری رہے گا۔ اسے مانی نے ووزاد مرد" کا نام دیا ہے ۔ اسی سلسلے میں مابی کی تحریروں سے حیات کے ارتقا کے تصور کا سراغ ملتا ہے۔ وہ ایک جگہ لکھتا ہے: ''میں نے حیات نباتاتی سے ارتقا پائی ہے ۔'' یہ وہی نظریہ ہے جس کی دازگشت جگہ جگہ سنائی دیتی ہے۔ مانی کے خیال میں حضرت عیسی کو صلیب نہیں دی گئی بلکہ وہ کوئی اور شعض نھا جسے صلیب دی گئی ۔ مانی اپنے آپ کو مسبح کا موعودہ نقیب بھی بتاتا ہے۔ شطان ، جنت اور دوزخ کے متعلق اس کی تفصیلات میں عیسائیت کی جھلک صاف نظر آنی ہے۔ مبدان حشر میں بل صراط کا ذکر نہایت واضح الفاظ میں موجود ہے۔ ہمارے موضوع سے براہ راست متعلق مانی کے امکار اور خیالات کا خلاصہ یہ ہے:

ر - تولد و نناسل (generation) قابل ، لاست ہے کیونکہ اس
سے دور اور ظلمت کی آمیزش کو فروغ ہوتا ہے ۔ کسی جاندار
شے کو ہلاک کرنے کا ،طلب یہ ہے کہ نور کا وہ ذرہ جو
اس بدن میں مقید ہے ، فنا ہو جائے ۔ زندگی کی نولید و
ترویج یا افزائش نسل ایک ابسی حالت کو فروغ دینا ہے
جو نہ ہونا چاہیے تھی ، اسی لیے تخم ریزی اور کاشتکاری دھی
مستحسن اعال نہیں ہیں۔ اسی لیے وہ پاک بندے جو ''صدیق''
کہلاتے ہیں (اور جو مساانوں کے یہاں ''زندبق'' ہیں) اس
بارے میں یہاں تک محتاط تھے کہ کیانا کھاتے وقت روئی

کے نوالے بھی نہیں نوڑئے تھے کہ کہیں اسا نہ ہو کہ جو نور کا ذرہ اس اناج میں ملا ہوا ہے ، اسے اذبت بہنچے - ان کا کھانا وہ لوگ نیار کرنے تھے جو ''صدبفوں'' سے اسفل ہوئے تھے ۔ اس کے بعد بھی ''صدیق'' کھانا کھانے وقت اس طرح کی دعا مانگنے تھے جس میں کھانا کھانے پر مدامت اور اناج میں شامل نور کو اذبت دبنے پر معذبت ہونی تھی ۔ یہی وجہ ہے کہ نولید ، تخلیق اور اس قسم کے الفاظ مانی کی تحریروں میں نہیں ملتے ۔ تخلیق کی جگہ مانی نے سنزمل کا لفظ استعال کیا ہے ۔ ا

ب - آدم خداکی تمثیل یا تشبیه ہے - البنے وجود کا احساس ہونے

ی آ.م ان الفاظ میں گردہ و زاری کرتا ہے:

دافسوس! افسوس! کیوں میرے حسم دو وجود بخشا
گیا ۔ افسوس افسوس! کیوں میری روح کو اس فبد و بند
میں ڈالا گیا ۔ "

آدم کی جد و جہد کا مقصد یہ ہے کہ صفات اللہیہ کو آہستہ آہستہ مادے کی قبود سے آزاد کرائے۔ یہ مرحلہ تجرد ، درک دنیا اور ریاضت سے طرح ہوتا ہے۔

- ہ ۔ کثافت اور ظلمت سے پاک ہونے کے بعد تمام روحیں ستوں شباع (Column of Glory) میں جمع ہونی ہیں ۔ اسی کو بعض نے انسان کامل (Perfect Man) بھی بتایا ہے ۔''
- ہ ۔ مانی کے پیرو ترک حیوانات پر قائم دھے اور صرف سبزی پرگزر کرتے ۔ ''صدیق'' شراب ، شادی اور دنموی مال و

F. C. Burkitt. The Religion of the Manichees, Cambridge - q University Press, 1925 p. 23

<sup>.</sup> ١ ـ ايضاً ، ص ٣٠ ـ

۱۱ - ایضا ، ص سم -

اسباب ترک کرتے نہے۔ ان کی زندگی خانہ بدوشوں کی سی ہونی تھی ۔ انھیں اس بات کی اجازت نہ تھی کہ ایک دن کے کھائے یا ایک سال کی ضرورت سے زبادہ کپڑے اپنے ہاس رکھیں ۔ ۱۲

- ہ ۔ مانی کی ''دوبہ اور استغفار'' میں دس گناہوں سے توبہ کی گئی ہے۔ ان میں ایک یہ ہے کہ اگر مانوی کسی جاندار کو ڈرائے ، خوفزدہ کرنے ، تکلیف دے ، ستائے یا اسے ہلاک کرے تو اسے نوبہ کرنا چاہیے۔
- ہ مانی کے حلقے میں داخل ہو جانے والوں کے قلوب پر چار مہریں ثبت ہو جاتی ہیں:
- (الف) ''محبت'' کی مہر جو خداوند ازورا (Azura) کی مہر ہے۔
- (ب) ''ایمان'' کی مہر جو خداوندان مہر و ماہ کی سہر ہے۔
  - (ج) ''خوف'' کی سہر جو پایخ رہانی عناصر کی مہر ہے۔
    - (د) "عقل نیک" کی مہر جو بورقان\* کی مہر ہے -
- ے۔ سال میں پیجاس دن روزہ رکھنا چاہیے، جو ایسا نہ کر ہے، یا روزہ احکام مذہبی کے مطابق نہ رکھے، اسے توبہ کرنا چاہیے ۔"ا
- رمین و آسان کا وجود خداوند بنجگانہ (Five-God) بر قائم
   بچ ، اس لیے اس عالم میں جو انچھ عناصر حسن ، روح ،
   طاقت اور نور کے ہیں ان کی بیخ و بنباد خداوند بنجگانہ
   پر ہے ۔ ۱۳

۱۳ - ایضاً ، ص ۵۸ -

<sup>\*</sup> مانی کے پیروؤں میں مقدس رہنا ۔

مر - ايضاً ، ص ٥٥ -

س ١ - ايضاً ، ص ٥٥

ہ - عبادت و ریاضت ، نفس کشی بر بڑا زور دداگا ہے -

، ا - ''میں نور اور خداوند سے ہوں'' ان سے بچھڑ کر میں اجنبی ہوگیا ہوں ، مجھ پر دشمنوں کی یورش ہے اور وہ مجھے سردوں کی طرح گھسیٹتے ہیں ۔'''ا

مانی کے ان عقابد میں ہمیں کہی زردشتبت نظر آتی ہے اور کہیں گوتم بدھ کے اثرات اور بعض اوفات عبسائبت کے عناصر ایسر کھلر ملر نظر آتے ہیں کہ بعض محقفین مانی کے مذہب کو مختلف مذابهب كا ماخوبه يا ان كي دسخ شده صورت قرار دبتے بي -عرسائیت سے اس کا گہرا نعلق حضرت عبسلی کی نعظیم و تکریم کے مضامین کی نکرار اور اسمیت سے ظاہر سوتا ہے۔ ابک عیسائی مفکر مارسش (Marcion) بھی اپنے بعض خیالات کی بنا پر مانی کا ماخذ قرار دیا جا سکتا ہے۔ سارسیٹن انجبل کی روابنی تفسیر سے منحرف تھا۔ اس کے نزدیک خالق نے انسان کو اپنی تمثیل میں پیدا کہا ۔ بہ دنیا عالم استحان و آزمائش ہے ۔ ایک دوسرا عالم اور ہے حو ہاری نظروں سے دوشدہ ہے۔ جمال ازلی اور ابدی سکوت اور دائمی مسرت و شادمانی ہے۔ اسی کے حصول کے لیے کوشش کرنا چاہیے ۔ مانی کی طرح مارسبئن کے یہاں بھی تولید و تناسل کو گناہ کبیرہ سمجھا گیا ہے اور جس طرح مانی کے ہاں عقیدت مندوں کے دو طبقات بی مارسٹن کے ہاں بھی دو طبقات ہیں ۔ مانی کے صدیقوں کی طرح مارسیٹن کے معلدین کا مقرب طبقہ ان لوگوں کا ہے جو تجرد اور ترک علائق کی زندگی اختبار کرتے ہیں ۔ جو پیرو اس طبقے میں داخل ہوں انھیں اصطباغ سے پہلے شوہر یا بیوی کو چھوڑ دینا پڑتا ہے ۔

<sup>&</sup>quot;I am from the Light, the God" \*

Jackson, Researches in Manichaeism, p. 257 - 10

غرض مانی کے پیشرو ابن دہسان ، مارسیٹن اور خود مانی کی تعریروں میں تزکیہ نفس، نجرد ، ریاضت ، ترک دنیا صوم دائمی اور رہائیں کے وہ تمام عماصر موجود بیں جو بعد میں صوفیاء کے بہاں پوری طرح واضح ہوگئے ہیں ۔

مای کے بعد ایران کا قابل ذکر مفکر مردک ہے جسے ۲۹-۲۸ع میں ابنے عفاید تی بنا پر قتل کر دیا گیا۔ مؤدف مانی کی طرح شمام دنیوی تعلقات سے رشمہ منقطع کرنے کی تلقین کرنا ہے ۔ گوشت خوری ، جانوروں کا ہلاک کرنا ، جنگ اور خونریزی دو مموع قرار دیتا ہے۔ اس کے نزدیک دنیا کی محلیق آگ ، بانی ور مٹی کے نین عناصر سے ہوئی ہے۔ ان عناصر کے سناسب اور محیح امتزاج ، آمیزش اور توازن سے ''خیر'' کی تخلی ہوئی اور جمهاں اس آمیزش میں نوارن نہ رہا وہاں 'فشر'' کا ظہور ہوا ۔ ذاب حداوندی میں چار قونیں ہیں: ذہانت (Intelligence) ، حافظہ (Memory)، عقل (Discernment) اور نوكل (Contentment) انھی چار فونوں سے کارخانہ مدرت چلتا ہے۔ ان کے تحت سات ذیلی طاقتیں اور بارہ صفات ہیں جن سے عالم کی تخلیق ہوئی اور جو جمله حیات میں ظاہر ہیں ۔ ان بارہ صفات میں سے انسان سات اعللی ریلی طافتیں حاصل کرتا ہے اور ان کے بعد چار ربانی فوتیں حاصل ہو سکتی ہیں ۔ ان کے بعد انسان نجاب حاصل کر لبتا ہے۔ مزدک کے یہ مفامات ، منازل اور مراحل صوفیوں کے منازل اور مراحل سے بہت ماتے جلتے ہیں ۔ مزدک کی تحریک تاریخی اعتبار سے زمانہ ا اسلام سے قریب ترین آ جاتی ہے اور باوجود اس امر کے کہ مزدک کو ہلاک اور اس کے پیروؤں کو قتل کر دیا گیا تھا لیکن اس کے بعض عقاید ایسے جڑ پکڑ گئے تھے کہ آہستہ آہستہ ایرانیوں کے نظام فکر میں داخل ہوگئے ۔ مسلمانوں کے ایران پہنچنے کے بعد حن افکار اور خیالات کو فروغ ہوا وہ الگ موضوع ہے اور اس کی

نفصہ الگ بیان کی گئی ہیں۔ یہاں ان اثرات اور ماخذات کا حائزہ لینا ضروری ہے جنھیں داریخی دردیب کےلیے "بہندی ماخذات" کا نام دیا جا کا اے۔

## ہددی ساخذات

بسلمانوں کے افکار ہر ہندی اثرات کا جائزہ استے وفت چند باذوں کا خیال رکھنا ضروری ہے۔ ایک نو سہ کہ مسلمان صوفیوں اور مفکروں پر ہندوستانی اثرات کی شدت بلا سبہ فتح ہند کے بعد سے شروح ہوتی ہے اور اس سے بہت بہلے مسلمانوں کا نظام فکری نہ صرف ہماہت ہے۔ تحکم بنبادوں پر استوار ہو چکا دھا للكم اس كا ابنا خاص رنگ اور امنيازي مسلك بهي تمايان سوگيا تها -دوسر ہے گا جا ہدو بنانی افرات ہندوستان میں مسلمانوں کے آلئے سے ہت بہلے ابران ، افعا ستان بلکہ عرب کی سرحدوں نک نفوذ کر جکے نھے او، حاص طور پر گوتم بدھ کی تعلیات ایران کے اکتر حصول تک پہنچ چکی نہیں ۔ نام ور اسلام سے قبل عربوں کے سندوسمان سے تجارنی نعلقات نہیں ۔۔۔۔۔کم نہے اور تجارکی مسلسل آمد و رف کے باعث بعض فکار اور خالات ٥ نبادله بالکل فرین قباس ہے۔ نیسر مے یہ کہ بعض عناصر جنہیں ہندی اثرات یا ماخذات میں شار کبا جاتا ہے، دراصل آریائی عناصر ہیں اور ان کا سلسلہ ہندوسان سے نکل کر دور نک پہبلا ہوا ہے۔ اوستا اور ویدوں کی دیومالا میں ، شترک عناصر سوجود ہیں ۔ عبادت و ریاضت کے سلسلے سیں مشترک الفاظ بکنرت ہیں : سناؤ ویدک یاجنا = اوستا یاسنا (فربانی) ، ویدک ہورار = اوسنا زوتار (یجاری) ، ویدک انھروان = اوستا اتھروان (آگ کا پجاری) ، ویدک سوما = اوستا سوما (مقدس عرق) - ویدک مذہب اور اوستا میں اشتراک صرف میں نک محدود نہیں ، دونوں مذاہب میں خداوند اعللی کے لیے ایک ہی اصطلاح ہے جسے ویدوں میں اسورا اور زردنت کے یہاں اسورا انہا گیا ہے۔ اس کی

جو صفات بہائی گئی ہیں وہ دونوں مداہب میں مشترک ہیں۔ آگ کی تقدیس دونوں مذاہب میں ہے۔ وہدوں میں اسے اکنی اور اوستا میں اندار کہا گیا ہے۔ بانی کے دیونا دو دونوں باطرانے ہیں (وبدک آیا = اوسنا آپو) سورج ددونا دونوں کے بہاں ہے (ویدک منرا = اوستا متھرا)۔"ا

بنول مبکدانل اکائات ویدک نظر ہے کے مطابق ایک طرح کی السیع اسے جس پر دیو اؤں کا دردار پیش کیا گا ہے۔ ویدک سمود میں کائنات کے تین حصے ہیں: زمین ، ہوا اور آسان ۔ آسان سے مراد وہ کل مکان ہے جو رمین کے اوپر بھیلا ہوا ہے اور یہ دوروں میں آر عالم بالا اور عالم اسفل منانے ہیں ۔ آسان کا غار اک (Naka) نظر آنے والے عالم بالا یعنی آسان کو عالم قدس سے جدا درنا ہے ۔ یہ عالم قدس جو ہاری نظروں سے بنہاں ہے نیو کا مسکن اور دیوداؤں کی اقامت گاہ ہے ۔ رگ وید میں اس عالم فدس ، ہوا اور زمین کی نتلیت یا نکڈم کا بار بار ذکر کیا گیا ہے ۔ یہ نتایت ہر جگد موجود ہے ۔ نین زمینیں ہیں ، نین فضائیں اور نین عالم فدس ۔ جہاں دنیا کے نصف حصے کا ذکر کیا گیا ہو وہاں تین زمینیں چھ زمینوں میں نفسیم ہو جاتی ہیں ۔

تخلیق کائناں کے متعلق ویدوں میں کئی نظر ہے ملتے ہیں ، بسا اوداں آیسا معلوم ہوتا ہے کہ کائنات کی نہمیر اسی طرح ہوئی جسے دوئی معار کوئی عارت تعمیر کرے ، چنافجہ تعمیر کے جملہ نوازمات اور ساز و سامان کا ذکر کیا گا ہے۔ اس سلسلےمیں تیتریہ برہما کی ایک عبارت قابل غور ہے۔ سوال کیا جاتا ہے کہ: ''وہ دون سی لکڑی تھی اور کون سا درخت جس سے دیوتاؤں نے دنیا

A. A. MacDonnell, Vedic Mythology, p. 78. (Encyclopedia \_ ) 7 of Indo Aryan Research Series), Publ. Verlagvon Karl J. Trubner Strassburg, 1897

مو ـ ايضاً ، ص و ـ

بهداکی ؟'' جواب ملتا ہے: ''برہا سی وہ لکڑی اور وہ درخت مھا ۔''' (نیترید برہمنا ۲-۸-۹) ۔

اس بیان میں توحید وجودی کی جھڈک صاف ظاہر ہے۔

'رگ وبد' میں ایک جگہ یہ بھی ملتا ہے کہ یہ عالم ایک دیو کے جسم سے تعمیر ہوا ہے جسے دیوتاؤں نے فرمان کیا بھا۔ اس کا سر آسان بنا ، حلفہ' ناف سے ہوا اور پیروں سے زمین بنائی گئی ۔ اس کے ذہن سے چاند ، آنکھ سے سورج ، مند سے اندرا اور اگی ، سانس سے ہوا بی ، برہمن مند سے بنے ، بازوؤں سے سورما ' (راجنیہ) پنڈلیوں سے ویش اور پیروں سے سودر۔ اس پر نبصرہ کرتے ہوئے میکڈائل لکھتا ہے:

''حو ذشر مج اس عمارت میں کی گئی ہے وہ مجائے خود وحدت وجودی (Pantheistic) ہے کہونکہ اس دبو ''وپرشا'' کے متعلق یہ کہا گیا ہے کہ وہی سب کچھ ہے جو سوجود ہے ، جو ہوا اور جو ہوگا۔ اتھروید اور اپنشد میں بھی پرشا کو کائنات نتابا گیا ہے اور یہ بھی وحدت وجودی (Pantheism) کا انداز ہے۔''

تغلیق کائنات کے متعلق دو اور بیانات فابل غور ہیں ، ایک جگہ یہ کہا گیا ہے کہ لاموجود یا عدم (Non-Existent) ''است'' سے وجود (Existent) ''ست'' کی ارتقا ہوئی ۔ دوسری جگہ بیان کیا گیا ہے کہ آغاز میں کچھ نہ تھا ، ظلمت اور مکان بانی کو گھیر ہے ہوئے تھے ۔

اولین مادہ (Primordeal substance) یعنی ''ایکم'' حرارت سے پیدا ہوا ۔ اس کے بعد کام (خواہش) پیدا ہوئی جو ذہن یا عقل کا پہلا تخم ہے ۔ یہی عدم اور وجود کے درمیان رشتہ ہے ۔ اس سے

١٨ - ايضاً ، ص ١٣ -

دہونا پیدا ہوئے۔ ایک اور موقع پر دہ بھی کہا گیا ہے کہ ''ہرجا ہتی یا برہا دیوتاؤں ، انسانوں اور دبوؤں کا باپ ہے ، وہ سب کچھ خود ہے''۔ ' وحدت وجودی کا برہ تصور مختلف ویدوں میں ارتقائی سنزلوں میں نظر آنا ہے اور میکڈانل کی تشریج فابل عور ہے کہ: ''رگ وید' کے آخری دور تک یہ تصور مکمل ہو جانا ہے اور ایک ایسی دبوی 'ادیتی' کا وجود ملنا ہے جو نہ صرف ممام دیوتاؤں بلکہ انسانوں کا بھی وجود ہے۔ جو کچھ سخی میں ہوا ، یا حال میں ہے یا مستقبل میں ہونے والا ہے سب اس کی ذات میں ہا ہی طرح ''پرجا پتی'' ہے جو نہ صرف ممام دیوناؤں سے بے ۔ اسی طرح ''پرجا پتی'' ہے جو نہ صرف ممام دیوناؤں سے بالا تر ایک دیونا ہے بلکہ ممام سوجودات کا احاطہ کرتا ہے۔''

بلاشبہ یہ ماخذات ایک طرح کی وحدت وجودی کے تصور کی طرف اشارہ کرتے ہیں لیکن اس کے علاوہ بھی بکثرت عناصر اور ہیں جن سے ویدوں اور ویدانت کے فلسفے میں صوفیانہ عقاید اور میلانات کا اندازہ ہوتا ہے ۔ ہندو مفکر داس گپتا لکھتا ہے :

''مقدس ویدوں میں جو حقائق یا صداقتیں ، وجود بس وہ تجزیہ با بحث و دلیل سے متزلزل یا متغیر نہیں ہو سکتیں ۔ اس طرح عقل کا یہ مرتبہ اور منصب کہ وہ تلاش حق کی صلاحبت رکھتی ہے ، قطعی طور پر زائل ہو جاتا ہے ۔ دلیل کے

و و - ايصاً ، ص م و -

Thus it appears that by the end of the Rigvedic period - v. a kind of Polytheistic Monotheism has been arrived at; we find there even the incipient pantheistic conception of a diety representing not only all the gods but nature as Well. For the goddess Adıti is identified not only with all gods, but with man, all that has been and shall be born, air and heaven, and Prajapati is not only the one god above all gods, but embraces all things. MacDonell, op. cit. p. 16

جواب میں ایک اور دلیل لائی جا سکتی ہے اور اس طرح دلائل کا یہ لامنناہی سلسلہ کسی صداقت با حفیقت نک رسائی دلائل کا یہ لامنناہی سلسلہ کسی صداقت با حفیقت نک رسائی میں محروم اسی طرح جاری رہ سکتا ہے ۔'''

حسنف یا معرفت کے ادراک کے لیے عقل کی بہ معرومی یا سعذوری مصوف کے دسلک کی اساس ہے۔ ویدک عمید کا فدیم نصوف صرف میں نک تصوف نها کم اس میں فریانیوں ، نہی رسوم اور احکام آذر بلا جون و جرا سایم کر لها گیا تنه. اور آن کے بارے میں عقل و فکر کی معذوری با محبوری کا اعتراف کر لیا گبا نھا۔ بنبادی طور ہر یہ نفطہ نظر یونانیوں کے نفطہ نظر سے مختلف ہے جهاں عفل کی اہمیت، منطق ، ذاتی نجسس ، تحقیق و تلاش ، تفکر اور ذاتی نجر نے و بڑی اسمیت دی گئی دنوی ۔ ویدک عمد کا یہ تصوف ایک قدم اور آکے بڑھتا ہے نو ایک نیا مسئلہ پیدا ہوتا ہے ، فربانیوں کی جہؓ ، محض فربانی کا نصور ، تخیل یا دھیان اصل فربانی کی جگہ لے لما ہے اور بمین کیا جاتا ہے کہ محض اس طرح خیال کرنے یا دھیان بالمدهنے سے وہی نتائج حاصل ہو سکنے ہیں جو اصل فربانی سے حاصل ہوے ہیں ۔ یہ سبادل مصور (meditation by substitution) کی منزل ہے جس کے بارے میں یہ تشریج فائل غور ہے کہ وواس نے رفتہ رفنہ مختلف صورتیں اختیار کیں۔ سکا بعض حروف تہجی کو بربهان یا دوئی دوسرا دموتا مصور کر لها گیا یا کسی حرف کو جسم کے دسی اسم فعل کا منبادل با دسی آسانی اوتار کی تجسیم خیال دبا جانے لگا۔ چنانچہ اس کی نائید میں ویدوں کے کئی منتر پیش لیے جا سکتے ہیں -"

منبادل بصورکی یہ سکل صوفیاء کے یہاں مرافیے کی صورت میں ملتی ہے اور اسے مشاہدے ک پہنچنے کے لیے ایک اہم منزل قرار

Das Gupta, Hindu, Mysticism, p 16-71

ور گیا ہے .. بعض عملمات ، تعوددوں ، نقش اور گذاروں میں حاص عاص اعداد یا حروف تہجی کا استعال اور ان اعداد و حروف کے تابع مؤکل کا نصور اس سے ملنا جلتا نظر آتا ہے ۔ صوفائ کرام کے حالات زیدتی میں اس کی مثالیں بکٹرت ملنی بی اور مختلف افوال و واقعات سے ویدک نصوف کے اس دور کے اس نظر ہے کی بائید ہوتی ہے کہ خیال کی فوت ایسی ہی نتیجہ خیر قابت ہو سکتی ہے جتنا خود کوئی عمل ہو سکتا ہے ۔ اس حیال ، دھیان یا مرافعے میں سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے وہ نقربر میں میں آ سکتا ۔

اس کے بعد ہندو نصوف کا وہ دور شروع ہونا ہے جسے اوردانیا' کہتے ہیں۔ تاریخی نربب نیز تصورات کے ارتقا کے اعدار سے اپنشد ویدوں کے آخری حصے ہیں اور اسی بنا پر ان کو ویدانتا کہتے ہیں۔ اس دور میں تلاش حق کا مقصد مادی مسرتیں ، راحتیں اور آرام حاصل کرنا نہیں ہے بلکہ اس کا مقصد روحانی سکون حاصل کرنا اور 'ابدیت طلی' کا روحانی جذبہ ہے۔ یہی جذبہ ویدانتی عہد کے مفکرین کا طرق امتیاز ہے۔ روحانیت کے مفکرین کا طرق امتیاز ہے۔ روحانیت کی تقاضوں کو صرف اس صورت میں پورا کیا جا سکتا ہے جب آن کمام خواہشات ، ضروریات اور علائق سے قطع تعلق کر لیا جائے مہرت ، ضروریات اور علائق سے قطع تعلق کر لیا جائے شہرت ، عش و آرام ، راحت و اطمینان محض فانی اور عارضی ہیں نہیں۔ یہ تک انسان نعم کے اشاروں پر ناچتا رہے۔

اوپنشد میں روحانیت کی یہ طلب محض اس لیے نہیں کہ فرد ابک ایسی حیات ابدی حاصل کر لے جو زوال ، بیاری اور سوت سے آزاد ہونے کے باوجود نفسانی خواہشات ، جسانی لذتوں ، دنیوی رشتوں اور تقاضوں میں جکڑا رہے بلکہ اس کا مقصد اعملی ترین

صدائب ، حق ، حقیقت یا معرفت نک رسائی ہے جسے ''برہاں'' کہا کیا ہے۔ اس منزل پر رسائی کی کمفنت کو ایک ممبل میں اس طرح ظاہر کیا گیا ہے: '' جب تمک کا ایک ٹکڑا سمندر میں بھینگ دبہ جائے ہو وہ بالکل گھل جانا ہے اور پھر اس کا کوئی جزو کس طرح بھی اس کی اصلی شکل و حالت بہی دوبارہ حاصل نہیں کہا جا سکتا لیکن پانی کے ہر قطر ہے میں اس کا ذائقہ آ جاتا ہے۔ اسی طرح جب شعور اعلی (supreme consciousness) حاصل ہو جانا ہے ، جسے ''پر اجنا'' کہا گیا ہے ، دو تمام سعمولی نجربات اور شعور اس بے انتہا ، عظم الشان اور یکساں نجریے میں ڈوب جانے میں ۔ اس سنزل پر پہنج کر دوئی کا کوئی شائبہ باقی نہیں رہنا ۔ علم کی "مام دوسری حالنوں میں ''دوئی" موجود رہتی ہے۔ ایک عالم کی ذات ہوتی ہے اور دوسرا معلوم کا وجود ، لیکن یہ تجربہ ایسا ہردا ہے جہاں پہنچ کر دوئی معدوم ہو جاتی ۔'' یہ نصور الانسبہ وحدت وجود کا ایک نکھرا ہوا نظر سے پیش کرنا ہے جو ابتدائی وددک عہد میں نہیں ملنا۔ ویدانت فلسفے کے بعض اہم عناصر حسب ذبل بین :

(۱) نه کوئی پیدا ہوتا ہے اور نه کوئی مراتا ہے۔ جوہر نه پدا ہونا ہے اور ده فنا ہوتا ہے۔ انسان کا جوہر اعلی پدا ہونا ہے اور ده فنا ہوتا ہے۔ انسان کا جوہر اعلی (highest essence) ذات یا نفس (self) برہا ، ادراک میں نہیں سا سکتا ، یہ ابک گہرے غار میں پوشیدہ ہے۔ اس غیر فانی ذات میں جو ازلی اور ابدی ہے اور قید زمان سے آزاد ہے۔ نہایت نازک ، نہایت خفیف اور پھر عظیم نرین ، وہ فائم بالذات ہے ، نغیر سے پاک ہے جب که ہر نتے جس کو اس نے حیات اور دوانائی بخشی ہے ، فنا ہو جاتی ہے ۔ اسے علم دا عفل یا حافظہ سے معلوم نہیں فنا ہو جاتی ہے ۔ اسے علم دا عفل یا حافظہ سے معلوم نہیں کیا جا سکما ۔ اس کا علم یا الہام (Intuition) صرف

اسی کو نصیب ہونا ہے جس بر وہ خود اپنی حضت آشکار کرمے ـ

(۲) ویدانت فلسفے میں برہا خداوند اعلیٰی (Supreme Lord) ہے جو ہر شے کا مخرج اور منبع ہے۔ وہ تمام حیات اور توانائی کا سرچشمہ ہے۔ کینا اُپنشد میں لکھا ہے:

'وکس کے ارادے سے اور کس کے اشارے پر ذہن عمل کرتا ہے اور کس کے اشارے ہر زبدگی بہلے بہل شروع ہوئی ، کس کے ارادے سے فوت ناطقہ کام کرتی ہے ؟ اور کون ہے جس کے حکم پر بہارے چشم و گوش اپنے فریضے ادا کرتے ہیں ۔ یہ آسی کی ذات ہے حس سے نطق ، گوش و چشم ، ذہن و حیات سب نے توانائی حاصل کی ہے ۔ وہ خیال کا خیال ، ذہن کا ذہن اور زندگی کی زندگی ہے ۔ پس نہ ذہن ، نہ آنکھ ، نہ کان اور نہ نطق ہمیں اس کی حقیقت کا پتا بنلا سکتے ہیں ، کیونکہ نہ آنکھ ، نہ کان اور نہ ذہن اس مک رسائی حاصل کرسکتا ہے ۔ وہ تنما فعال مطلق (Agent operative) ہے جو ان تمام ذرائع سے عمل میں مصروف ہے جس سے آنکھ دبنا ، گوش شنوا اور ذہن فکر کا حامل بنا ہے اور جس سے حیات گوش شنوا اور ذہن فکر کا حامل بنا ہے اور جس سے حیات ان میں سے کسی ذریعے سے احاطہ نہیں کی جا سکتی ۔ ۱۳۲۰

٣ ـ كتها (حصه ششم ، ١-٣) كا ايك قول به :

'' ممام عالم اس کی ذات میں قائم ہیں ، وہ اصل حیات ہے جس سے ہر شے وجود میں آئی ہے۔ وہ ہر شے کا آقا اور مالک اور قادر مطلق ہے (برہمناں ، حصہ چہارم ، س - ۲۲) جو کچھ ہو چکا ہے اور جو کچھ ہونے والا ہے وہ سب کا مالک ہے ،

Das Gupts, op. cit., p. 48 - rr.

وہ خالق کائنات ہے۔ عالم اسی کا سلک ہے ، وسی ہے جو اس عالم طاہر کی صورت میں ہے جس کے مت سے نام اور شکلوں شکلیں ہیں۔ برہا نے خود کو ان تمام صورتوں اور شکلوں میں پھیلا دیا ہے جو ہمیں گرد و سن نظر آتی ہیں۔''\*

ہ ۔ سنڈک اوپنشد کا ایک اقتباس ہے:

''برہا ہارے سامنے ہے ، ہرہا ہارے پیچھے ہے ، برہا ہی ہارے دائیں اور بائیں طرف ہے ۔''

یہ نصور صوفہوں کے فرب و معیت النہی کے تصور سے بہت فریب آ جانا ہے ..

(بلاشبه یہ اقتباسات وحدت وجودی کے مسئلے کی نائید کرتے ہیں لیکن یہ نتیجہ نکالما درست نہیں ہوگا کہ صوفیاء کے یہاں وحدت وجودی کے عمیدے کی بنباد سرف ویدانتی ماخذات پر قائم ہے ۔ قرآن حکم کی بعض آیات اسی مفہوم میں ملتی ہیں ۔\*\* یونانیوں کے یہاں بھی یہ نظریہ ، وجود ہے ۔ کسی فدر زردشت کے یہاں بھی ہے ، اگرچہ بظاہر زردشت میں دوئی ہے) ۔

<sup>\*</sup> \_ قرآن حکیم کے ارشادات میں دیکھیے:

الف ـ وكان الله بكل شنى محيطا (٥/ب-١٥/ع) ـ

ب ـ و انت على كل شئى شهد ( ـ /ب - ٦ /ع) ـ

ج - كان الله على كل سُنى رقمبا (٢٥/پ--١/ع) -

<sup>\*\*</sup>دیکھیے قرآن حکیم:

الف ـ وهو معكم ايناً كنتم و الله بما تعملون بصير (٢٠/ب-١/ع)

ب \_ ولا يستخفون من الله و هو معهم (۵/پ-۱۳/ع) \_

ج . فاينها تولو افتم وجد الله (١/پــــــ١/ع) ـ

د ـ نعن اقرب ااید منکم ولا کن لا تبصرون (م،/بـــ، ارع) وغیره بـ

ے۔ آپنشد میں ایک ایسے ناقابل بہان اور نافابل تفہیم جذبے بر زور دیا گیا ہے جو ہارے کمام تجربات کی تہہ میں مضمر ہے؛ جس میں تجربہ لرنے والا خود گم ہو جاتا ہے۔ اس تجرب کا عفل سے ادراک نہیں کیا جا سکتا ، یہ انتہائی انبساط کی ایک ''کبفیت'' ہے جہال نہ عالم باقی رہتا ہے ، نہ معلوم ۔ ایک ''کبفیت' ہے جہال نہ عالم باقی رہتا ہے ، نہ معلوم ۔ صداقت تک رسائی صرف اعالی المهامی ذرابع سے ممکن ہے ۔ سداقت تک رسائی صرف اعالی المهامی ذرابع سے ممکن ہے ۔ یہ معرفت (پراجنا) ، علم ، ادراک یا (جاننا) سے بامکل مختلف یہ معرفت (پراجنا) ، علم ، ادراک یا (جاننا) سے بامکل مختلف

ے ۔

ے ۔ منڈک (باب سوم ۔ ۱) کی ایک عبارت کا خلاصہ یہ ہے : ااس ذات با وجود تک رسائی صداقت ، ضبط ، روحانی جذیے اور جملہ جنسی و حیوانی خواہشات کے معدوم ہوے سے سی ہو سکتی ہے۔ اس کا حصول صرف دنوداؤں کی خوشنودی . ویافت یا قربانی سے ممکن نہیں ہے نہ یہ محض عنابت ، بخشش، تحفہ یا انعام کے طور پر مل سکتی ہے۔ یہ صرف ایک الہام سے حاصل ہو سکتی ہے اور جب اخلاق بلندی ، خواہشات یر قابو اور مراقبہ وغیرہ سے انسان اس حقیقت اللہیہ یا برہاکو بے نقاب دیکھ لیتا ہے تو وہ اس میں اس طرح گم ہو جاتا ہے جیسے دریا سمندر میں ۔ اس میں کوئی شرایسی باقی نہیں رہنی جس سے وہ اپنی انفرادیت محسوس کر سکے ، بلکہ وہ برہا میں مل کر ایک ہو جاتا ہے۔ سالک کو یہ معرفت قلب کے وسیلے سے حاصل ہوتی ہے ، جب اس کے حواس کا فعل معطل ہو جارا ہے اور اس کی عقل کا عمل رک جاتا ہے۔ اس معرفت کی حقیقت کو کوئی بیان نہیں کر سکتا ، اسے صرف وجود کا نام دیا جا سکتا ہے ۔ یہاں پہنچ کر دل کی تمام گرہیں کشادہ ہو جاتی ہیں ، شکوک و شبہان رفع ہو جاتے ہیں اور نوحید کی ایک روحانی روشنی باقی رہ جانی ہے جو اپنی وحدانبت میں

تابال نظر آتی ہے۔''\*

مكمل روحاني اتحاد دراصل ضبط نفس يا يوگ كا دوسرا نام ہے۔ آپنشد (کتھا۔ باب ہ) میں لکھا ہے کہ ابک حال ایسا ہوتا ہے ۔س میں حواس خمساء خمال ، عقل اور ذہن کے عمل میں تعطل دیدا ہو جاتا ہے۔ ضبط نفس کی یہی صورت دوگ اور اس پر عمل کرنے والا ''یوگی'' ہے۔ آبنشد میں اس کے حصول کے لیے کسی خاص ڈریعے یا مشق ہو زور نہیں دیا گیا ہے لکن وبدانت کے بعد حو دور آبا اس میں اسے غمر معمولی اہمیت حاصل ہو گئی اور ہدو یوگہوں کے افکار ، خمالات اور بوکی مشفوں کا اثر متأخربن صوفباء بالخصوص ایران اور ہندوستان میں نہابت واضح نظر آتا ہے۔ یوگ کا سلسلہ سانویں با آٹھویں صدی قبل مسمح سے ساتا ہے۔ چنانچہ مها مهارت ریم : ۱۳ ) من ایک یوگی دیو شرما ، اس کی بیوی روجی اور شاگرد وبوپلاکی کمانی موجود ہے۔ اندرا دیوتا سرما کی بیوی روچی پر مائل ہوگیا اور اسے اپنے تصرف میں لانا چاہا ۔ ایک موقع تر جب دنو شرما گهر میں موجود نم تھا اور گھر کی حفاظت نے لیے اپنے شاگرد ودوبلا کو چھوڑ گیا تھا ، اندرا نے موقع غشمت سمجها اور ديو شرما کے گھر جا پہنجا۔ ويوبلا جانتا نھا کہ وہ اندرا کا مقابلہ نہیں کر سکتا اس لیے اس نے یوکی عمل کے مطابق ابنے خال کے زور سے اپنی روح روجی کے جسم میں

<sup>\*۔</sup> بعض صوفیاء اسی طرح کی وحدت وجودی کے قائل ہیں لیکن بعض اس
سے اختلاف بھی کرتے ہیں ۔ چنانحہ محی الدبن ابن عربی (فتوحات مکیہ
محوالہ تصوف اسلام ڈاکٹر میر ولی الدبن ، ص ۹۸ کھتے ہیں :
موعید کے لیے عبودیت کی کوئی انتہا نہیں کہ اس کو پالے اور پھر
رب بن جائے جس طرح کہ رب کے لیے کوئی حد نہیں کہ وہ ختم
ہو جائے اور عبد بن جائے اس لیے کہ رب رب سے ، بغیر نہایت کے،
اور عبد عبد ہے بغیر نہاں کے ۔''

دخل کر دی ۔ اندرا دروازہ پر بہنچا تو روجی ہے استعبال کے لیے ٹھما چاہا لیکن ویویلا نے جو روچی کے جسم میں سا جکا سھا ، اسے اس سے باز رکھا ۔ اندرا کو روچی کی اس بے حسی ہر بڑا تعجب ہوا ۔ اس نے روچی سے کہا ''میں اندرا ہوں ، کیا تم میرا استقبال نہیں کروگی ؟'' روچی نے جواب دنا چاہا لیکن ودویلا سے ، جو اس میں سا چکا دھا ، اسے جواب نہ دینے دیا 'ور اندرا اس طرح اپنے مقصد میں نا کام رہا اور دیو شرما واپس آگیا ۔ ویوہلا نے اس کے بعد اپنی روح کو یہر سے اپنے جسم میں منتقل کرایا ۔"

اس طرح کی یوک کی مسقوں کا حال پتان جلی (۱۵۰ ق - م) نے تفصیل سے لکھا ہے ۔ ہاں ہمیں ان کمام موشگاہ وں میں الجھنے کی ضرورت نہیں ۔ ان کا خلاصہ بہ ہے کہ ذہن کا وجود احساس، ادراک اور نصور پر قائم ہے لیکن یہی واہموں اور دھو کوں کی بھی بنیاد ہیں ۔ یوگ کا کام ذہن کے عمل پر قابو پانا ہے اور ذہنی عمل کے مکمل تعطل کا نام ''یوگ'' ہے ۔ اس کی پہلی منزل ویراگ (سیراگ) ہے ۔ اس سنزل میں عمام عام لذتیں بے مزہ نظر آتی ہیں اور یہ صورت صرف ذہن کی سطح بلند ہونے سے حاصل ہوتی ہے ۔ اس کے بعد یوگی ہر جاندار کو ابذا دینے سے احتیاط بریتا ہے اور نہ صرف انسانوں بلکہ جملہ حیوانات سے مہربانی کا ساوک کو یا ہے ۔ چوری اور خیانت سے پرہیز کرتا ہے۔ خیال ، بیان اور عمل سیں مکمل طور پر صداقت پر عمل کرنا ہے۔ جنسی خواہش پر مکمل قابو پا لیتا ہے اور آن رجحانات ہر غور و فکر کرتا ہے جو راہ نجات سے بھٹکانے والے اور تباہ کن ہیں ۔ اس طرح کے پرہیز پایخ سنفی پہلو بس ۔ ال کے بعد سات مثبت پہلو ساءنے آتے ہیں: (١) صفا ۔ (۲) نوکل ـ (۳) استغنا و برداشت ، سردی گرسی اور تمام جسانی تكاليف سے بے حسى - (س) مطالعہ - (۵) رضا - (۹) اعضائے حسانی

Das Gupta, op. cit. p. 66 - Yr

کی حرکات اور سکون بر کامل قدرت ، خاص طویل عرصے یک سانس یا قاب کی حرکات کو بناہ کر اپنے کی مشق ۔ (ے) خاموشی ! اله صرف مکمل سکوت بلکہ گفتگو کی طلب اور خوا ش کا زائل ہو جانا ۔

یوگیوں کے نزدیک اوصاف حمیدہ چار ہیں: (۱) ہمہ گیر عبت (متری) - (۲) مصبت اور نکلف میں سنلا ہونے والوں سے ہدردی (کرونا) - (۳) دوسروں کی مسرت سے مسرت حاصل ہونا (مودنا) - (۳) دوسروں کی خاصوں اور کمزوردوں سے ممدردی -

اں اوصاف اور مسعوں میں سوائے اعضائے جسانی کی حرکت پر فدرت کے دوئی اہلی بات نہیں جو یوگ سے مخصوص ہو ۔ دوانی فلسفدوں کے جاں بھی الملاقبات میں ان کا ذکر ہے ۔ زردشت ، مانی اور مزدک کے جال بھی ان پر زور ہے ۔ خواہشات پر ضبط کے لیے صوم و صلاوۃ اور روزوں کا حکم یہودیوں ، عیسائبوں اور مسلمانوں میں بھی ملتا ہے ۔ اس لیے صوفیاء کے یہاں اس قسم کے افکار اور اعہال میں حبس دم اور اس کی بعض مشتوں کے علاوہ دیگر اثرات صرف یوگ کے براہ راست شمرات نہیں یہ بلکہ ان کے ماخذات دور نک بھیلے ہوئے ہیں ۔

جسانی ہوگ کے علاوہ ہوگ کی ایک ذہنی شکل بھی ہے جس میں پہلے کسی مادی شے ہر نوجہ مر کوز کی جانی ہے ۔ حب اس میں کثرت سے مشق حاصل ہو جانی ہے تو دہن اور شے مر کوز ایک ذات ہو جانے ہیں ۔ لیکن وحدت ذات کی اس پہلی منزل پر اس شے کے نام اور مادی شکل کا علم بھربھی باقی رہتا ہے ۔ دہسری منزل میں داخل ہونے کے بعد نام اور نعینات شے کا علم یا احساس بھی معدوم ہو جانا ہے ۔ شاہد اور مشہود کی تفریق مٹ جانی ہے ۔ بھی معدوم ہو جانا ہے ۔ شاہد اور مشہود کی تفریق مٹ جانی ہے ۔ ایک نئی طرح کا المهام ہوتا ہے جو عام علم سے محتلف ہونا ہے ۔ عام علم سے محتلف ہونا ہے ۔ عام علم سے علی ہونا ہے ۔ عام علم ''ہواجنا'' ۔ اس حالت یا کیفین

رو سادھی کمہتے ہیں۔ اس اعتبار سے علم کی نین حالتیں یا معزلیں ہوں : (۱) علم ظاہری یا ادراک جس کا نعلق عام حواس ظاہری اور منطقیانہ فکر سے ہے۔ (۲) المهام ، یوگ ، عقل جو خیال کی دوحہ سے حاصل ہوتی ہے۔ (۳) معرفت ، جب روح ذبن کے مندھن سے آزاد ہو جاتی ہے۔

ہندو نصوف کا ایک اور رجعان ''بر همچاریہ'' ہے جس کا بنیادی عقیدہ تپسیا (تپس) ہے ۔ تپس کے افظی معنی حرارت اور کردی (طبش) کے بیں اور امهروید میں یہ سورج کی گرمی کے معنوں میں استعال ہوا ہے ۔ لیکن اپنے وسع معنوں میں تبس کا مطلب یہ کہ ذہنی طاقت کو کسی عمل میں صرف کیا حائے اور سردی گرمی اور دوسری جسانی مختبوں کو برداشت کیا جائے ۔ اندرا کے متعلق کہا گیا ہے کہ وہ تپس سے ہی اسان پر پہنچا ہے ۔ اس نیس کی مختلف شکلیں ہیں جن میں خاردار بستر پر سونا اور دیگر حسانی آزار برداشت کرنا شامل ہیں ۔ پورانوں کی تعلیم کے مطابق ننا سے طاقت حاصل ہوتی ہے کونکہ ''نہ کوئی مارا گیا اور نہ کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف اوصاف حسب ذیل ہیں : (۱) رحم ۔ (۲) اخلاق بابندی ۔ اوصاف حسب ذیل ہیں : (۱) رحم ۔ (۲) اخلاق بابندی ۔ اوصاف حسب ذیل ہیں : (۱) رحم ۔ (۲) اخلاق بابندی ۔ اوصاف حسب ذیل ہیں : (۱) معرفت ۔

'گیتا' ہندو دھرم اور فلسفے کی ایک اور نہایت اہم دستاویز ہے ۔ گبنا میں تپس کی نین شکلیں ہیں: (۱) جسانی نبس، ضبط خواہش، دیوتاؤں، برہمسوں اور دانشوروں کی تعظیم و تکریم، صفائی، خلوص، عفت، ایذارسانی سے برہمز ۔ (۱) فول کا تپس، شیریں گفتاری اور حتی گوئی، مطالعہ ۔ (۳) ذہنی نربیت، توکل، ضبط نفس، ذہن اور فکر کی صفائی اور پاکیزگی ۔

لیکن گیتا کا سب سے اہم نکتہ یہ ہے کہ اس میں سادھوؤں

کی مطلق درک دنیہ اور فرائض و حقوق کی دہباوی زندگی میں ایک مفاہمت ہش کی گئی ہے ۔ خواہشات کو دالکل فنا کر دینے اور جائز و معتول حواہشات کی تکمیل کے درمبان ایک اعتدال کا راستہ تحویز کیا گبا ہے ۔ وہدانت کے بعض علم برداروں کے برعکس گیتا کا تصور یہ ہے کہ حسم اور ذہن کے افعال کا مطلق نعطل ممکن نہیں ہے اور اگرجہ گبتا میں بھی حبس دم کو تربیت نفس کا ابک ذریعہ تسلیم کیا گبہ ہے لبکن وہاں اصل نفس کی با کبزگی کے سانھ خود کو دیوتاؤں کی مرضی میں گم کرنے پر زور دیا گیا ہے ۔ گیتا کی نعلیاں کے بہن نظر انسان معاشرے میں رد کر اپنے فرائض بجا لاتے ہوۓ بھی بجاب حاصل کر سکتا ہے بشرطبکہ وہ روحانی طور پر بلندی حاصل کر نکتا ہے بشرطبکہ وہ روحانی طور پر بلندی حاصل کرنے کو اپنا مقصد سمجھے اور اپنی دوجہ ذات بلندی حاصل کرنے کو اپنا مقصد سمجھے اور اپنی دوجہ کرنے فرائو وجود مطلق میں سا سکنا ہے اور دوحہ کی بنباد عشق و محبت خداوندی پر مر کران کے نزدیک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم پر ہے ۔ بھکوت بران کے نزدیک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم پر ہے ۔ بھکوت بران کے نزدیک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم پر ہے ۔ بھکوت بران کے نزدیک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم پر ہے ۔ بھکوت بران کے نزدیک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم

گمتا کے بعد ہندوؤں کا بھگتی فلسفہ ہے۔ ایک حقیقی بھگت کے نزدیک جملہ ہوجودات خالق کی قدرت کے ظاہر ہیر اور سب برابر ہیں۔ گمتا کا فلسفہ ہمہ ازوست کا فلسفہ ہے۔ خداوند اور انسان کی دوئی ایک حقیقت ہے لیکن انسان ، خداوند کا ایک ،ظرر ہے۔ بہ ممکن ہے کہ ریاضت و عبادت میں ایک منزل ایسی آئے جمال عالم جذب میں وفور شوق سے بھگت اور اس کا رب ایک ہو جائے عقل صرف ایک معدود دائر ہے میں چکر لگاتی رہتی ہے اور اس حلقے سے باہر نہیں نکل سکتی ۔ اعلٰی ترین اعال عقل و فکر کی رسائی سے باہر نہیں نکل سکتی ۔ اعلٰی ترین اعال عقل و فکر کی رسائی سے باہر بیں ۔ ان کی بنیاد عشق و محبت ہر ہے ۔ اس عشق کی نفصیلات اس طرح بیان کی گئی ہیں : (۱) اس کی بنیاد احساس فرض اور اس طرح بیان کی گئی ہیں : (۱) اس کی بنیاد احساس فرض اور احترام ذات قدس پر ہے ۔ (۲) جذبہ محبت غیر آرادی اور احترام ذات قدس پر ہے ۔ (۲) جذبہ محبت غیر آرادی اور

عدر محدود ہونا چاہیے ، صرف اسی صورت میں محبوب کا قرب حاصل بَ سَكُمُنَا ہِے ۔ (٣) خداوند كو محبوب ترين سعشوني يا عاشق سمجھنا جاہے اور اس سے اس طرح کی شدید نسوانی محبت کرنا چاہے جسی الک عورب آنو النے محبوب سے ہوتی ہے۔ محبت کا یہ انداز نہایت گہرا ، شہریں اور سکمل سمجھا گیا ہے اور اس کا نام مدھرا ہے ۔ کرنسن کی زندگی میں معبت ایک منالیہ رنگ احتمار کو لبتی ہے -عورت کے لیے خاوند کی محبت ایک مذہبی فریضہ ہے اور اس کی تہہ ں یہ نصور ہے کہ عورت مرد کی محبت نکمیل کے بعد ایک روحانی حدیے میں نبدیل ہو سکمی ہے . مجاز سے حقیقت نک کا مہ سفر صوفیا ئے بیماں بار بار مذ دور ہے۔ مسلمان صوفہوں کی تعلیمات میں گنتا اور بہگتی کے نصورات کا کچھ شائبہ ضرور ہے۔ بانخصوس متأخرین بندی مسلمان صوفیاء کے بہاں درسن کا ذکر اور ان کی محبب و عشق ام احترام بار بار ملتا ہے۔ بعض صوفیاء اپنی توجہ کرسن پر بھی م كوز كرت نهے اور أنهيں ابك حق رسيده سالك سمجهتے نهے -ظاہر ہے یہ عنصر اسلامی نہیں لیکن فلسفہ عشق و محبت کے معاملے میں دیگر عناصر اور ائرات کے ساتھ اس کا شمول بھی احاطہ اسکان سے خارج نہیں ہے ۔ ہندو فلسفے کے اثرات بلا سبہہ براہ راست اور الواسط، مسلمانوں کے نظام فکر پر اثر انداز ہوئے ہیں ، لیکن بعض ہمادی اخسلافات بھی نظر انداز نہیں کئیے جا سکتے ؛ مئلاً روحانی ارنقا میں سندو فلسفہ ننزیل کا قائل ہے ۔ ذات خداوندی ، دیوتا ، براہ ، وجود مطلق ، انسان کے جسموں میں حلول کر سکتی ہے -ایسی بنزیل اسلامی نقطہ ٔ نظر سے فطعاً نائمکن ہے۔ ایک جسم سے دوسرے جسم سیں روح کا انتقال ، نناسخ کا چکر اور مکتی کا تصور بھی جس طرح ہندو مذہب اور فلسفے میں ہے ، اسلامی عقاید سے بنیادی طور پر مختلف ہے -

(بہندی ماخذات میں بدھ انرات اس مفالے میں طوالت کے باعث الک مان کی مختاج ہے) - شامل نہیں کہے گئے ، ان کی تفصیل ایک الگ باب کی محتاج ہے) -

## كتابيات '

(صرف اس باب کے ماخذات ، جن کے حوالے حواشی میں موجود ہیں)
The Holy Quian

Arbery, A. J.

... Sufisio.

Burkett, F. C.

... The Religion of the Mani-

Das Gupt:

... Hindu Mysticism,

Dawson, M. M.

. The Ethical Religion of Zoroaster.

Jackson, A. V. William

... Researches in Manichaeism.

MacDonnel, A. A.

... Vedic Mythology,

باب اول

عصل اول ، داری نصوف کا ادرایی اور ویدادی بس سطر ـ

Sunsm, A. J. Arbery, - 1

Mystics of Islam, Nicholson, - 7

Outlines of Islamic Culture, M. A. Shustry, Vol. II - v

The Ethical Religion of Zoroaster, M.M. Dawson. - o

ه د ایشا د

Media, Z. A. Ragozm. - 7

Outlines of Islamic Colluction

The Religion of the Manichees, F.C. Buckett - Combridge = A Univ. Press, 1925.

و ۔ ایضاً ۔

. ١ - ايضا -

ر، ۔ ایضا ۔

۱۰ ۔ ایصاً ۔

۱۳ - ایضاً -

س - ایضاً -

Researches in Manichaeism, A. V. William Jackson. - 12

Vedic Mythology, A. A. MacDonnell, Encyclopedia of - 17 Indo Aryau Research Series, Verlagvon Karl. J. Trubner
Strassburg 1891.

- ء ١ ايضا -
- ۱۰۸ ایضا -
- و ر ما ایضاً م
- . ۲ \_ ایضا \_

Hundu Mysticism, Das Gupta. - r1

- ۲۰ ۔ ایضاً ۔
- ۲۱ ایضا -
- م، ايضاً -

باب اول

فصل دوم

تاریخ تصوف کا ہندی، یونانی اور اسلامی پس منظر

### باساول

#### فصل دوم

# ناریخ تصوف کا ہندی، یونانی اور اسلامی پس منظر

بدھوں کے فلسفہ حیات کا خلاصہ یہ ہے کہ روح دراصل امراک کے مجموعے کا نام ہے اور عقل میں نسلسل اس طرح فائم رہتا ہے کہ پر ادراک آنے والے ادراک سے ایک خاص فوت کے است مربوط رہتا ہے۔ یہ فوت ہر ادراک کو مھوڑی دیر کے لیے فائم رکھتی ہے ، یہاں تک کہ کوئی دوسرا ادراک یا تجربہ آکر اس سے مربوط ہو جانا ہے۔ اگر تلازمہ (association) کی یہ قوت طعا سلب ہو جائے تو آخری نجان حاصل ہو جاتی ہے۔ بدء مفکرین کے انک طبقہ کا عقیدہ ہے کہ شعور کا مکمل انقطاع ہی ان کے مذہب کا مقصد اعلی ہے۔ لیکن دوسرے طبقہ کا خمال ہے کہ خارجی عالم شعور کے ساتھ وجود قائم ہے۔ اگر شعور ہر لمحے خارجی عالم شعور کے ساتھ وجود قائم ہے۔ اگر شعور ہر لمحے بدلنا رہتا ہے ذو اسی طرح کائنان میں ادراک کے ہر لمحے کے ساتھ برچبز بیدا ہوتی اور فنا ہوتی رہتی ہے۔ ا

بدہی مابعدالطبیعیاتی حکا، کے چار طبقات ہیں اور چاروں اس بر متفق ہیں کہ کائنات میں ہر لمحہ بہ بغیر ہوتا رہتا ہے۔ اخملاف

Proceedings of the Third Oriental Conference, 1924. - The Metaphysics of the Saiva Sidhanta System. By K. Subramanyam, pp. 572-73

اس پر ہے کہ یہ کائنات مفیقی ہے دا محض وہمی ۔ پہلے عقیدے کے علمبردار سدھما سکا سی اس کے فائل بی کہ ساری کائنات جس میں خود بہارا شعور بھی شاہل ہے ، محض واہمہ ہے ، حفیقت میں کوئی سے وجود نہیں رکھتی ۔ ان کی دلسل یہ ہے کہ جو شے سوجود ہے ، فہ نہیں ہو سکتی اور جو عدم ہے وہ وجود سر نہیں آ سکتی ۔ لہ ذا ر احجے کے تحریے میں کائنات کی اسیا ظاہر اور غائب ہوتی رہی ہیں ۔ دوسرا طبعہ بوہ چراسی مفکربن کا ہے۔ ان کے نزدیک شعور الک ذان نجر بہ ہے اس لے حقیقی ہے ، لیکن حارجی کائنات محض ذہن کا ایک دھوکا اور ایک خواب ہے ۔ تسرمے طبعہ کے نزدیک شعور اور کائنات دونوں حمیفی ہیں لبکن آخرالذکرکا ادراک دراہ راست میں ہونا ۔ ہر مادی سے انک لمحے کے لیے سعور میں داخل ہونی ہے اور اپنا ایک نفش حہوڑ کر نکل جاتی ہے - دراصل ہمیں اسی نقش کا ادراک یا احساس ہوتا ہے اور ہم اسی کو اصل سے سمجھ اسنے ہیں۔ اس طبقے کے حکا، جو سوترانتکا سی (Sautrantikas) کہ الایے بیں ، کائنات کی تخلیق چار قسم کے جوہروں کا عمل سمجھتے ہیں اور انسان کے داخلی تجربات کو پایخ منزلوں میں نہسم کرتے ہیں جو حس ، ادراک ، تصور ، کیفیت اور حافظہ کے نفسیاتی اعمال کے مطابق بس ۔ جوتھے طبقے کے حکاء تیسر مے طبقے کے برعکس اس کے قائل میں کہ ہمیں جس چیز کا ادراک اور احساس ہودا ہے وہ حقبقی خارجی کائنات ہے نہ کہ شعور پر اس کے نموش محض ۔

یہ دو بدھوں کے نظام فکری کا مابعدالطبیعیاتی پہلو نھا ، تصوف کے سلانات بدھ کی تعلیات میں نہایت واضح اور ہمایاں ہیں ۔ بدھ کی تعلیات کا خلاصہ یہ ہے کہ ہم ظاہر اور باطن میں خواہشات کے بندھنوں میں گرفتار ہیں اور ان سے آزاد ہونے کی صورت صرف یہ ہے کہ ضبط نفس ، توجہ اور علم و حکمت کو اختیار کیا

حائے ۔ بظاہر یہ یوک فلسفہ کی صدائے بازگشت معدوم ہوتی ہے لیکن بسادی فرق یہ ہے کہ یوگی کے نزدیک ضبط اور توجہ کا مقصہ بالآخر روح کو منور بالذات کر کے آزاد لرانا ہے اور بدھ کے نزدیک عدم معض ہونے سے ہی نجات حاصل ہو سکتی ہے۔ بدھ کے ان نظریات كا جائزه ليتر ہوئے ايک محفق لكھتا ہے كه كونم كے نرديك أنسان جعر و اختیار کی کشاکش میں گرفتار ہے۔ منشا با مشیت ایسے اختبار کی طرف رجوع کرتی ہے اور فانون یا شربعت اس اختیار کو پابند شریتے ہیں ، چنانچہ انسان اپنی ساری زندگی اس جس و اختیار کے درسیاف فرصلہ کرنے میں گزارتا ہے۔ زندگی اسی فیصلہ کے عمل مسلسل کا نام ہے اور اسی عمل میں انسان ارتقائی منازل طے کردا ہے اور ہر مصلہ کے بعد وہ ایک حالت سے دوسری مختلف صورت یا حالت اختبار کر تا ہے۔ وہ ایسی حالت اختیار کرنا چاہتا ہے جو پہلی سے بہتر ہو۔ اس سلسل ''ہوئے'' کو ایک طرح کے طے منازل با سفر سے نشبهه دی گئی ہے اور بدھ مذہبی لٹریچر میں اس پر بہت کچھ لکھا گیا ہے۔ 'انا' کے ارتقا کی جو تشریج کی گئی ہے اس کی صدا ہے بازگشت بھی دور دور تک سنائی دیتی ہے اور اگر منزل نھی خودی

ا۔ "لذت" عذاب کی بنباد ہے۔ "وجود" کا لازمی نتیجہ
"پیدائش" ہے اور جو پیدا ہوا وہ بوڑھا ہوگا اور مرے گا۔
کامل وہ ہے جو تمام خواہشات کو فنا کر دے ، ہر جذب
کو مٹا دے ، ہر طلب کو ذرک کر دے ۔ اس طرح انسان
کامل بیداری سے ہمکمار ہو جاتا ہے۔"

یا عدم محض ہونا نہ ہو نو اس میں ارتقا کے صحت سند رجحانات بھی

موجود ہیں ۔ منفی رجحانات کا اندازہ ان تعلمات سے کیجے :

Mrs Rhys David, A Manual of Buddhism, p, 192. - v

The Majjihma Nikaya. The first fifty discourses from - 7 the collection of medium length discourses of Gautama the Buddha, By Bhikku Silehara, p. 3.

- ۔ سچا بھکشو ہر چیز خوشی سے بردائس کرتا ہے، وہ عقلمندی
  کے سانھ غور و فکر کرتا ہے، وہ سردی، گرسی، بھوک،
  دیاس، آلدھی، سیند، مکھیوں اور مجھروں کا ستانا اور
  رینگنے والے کبڑوں کی اذیت دہی، لوگوں کا غم و غصد،
  گالی گلوچ اور دشنام طرازی صبر و شکر کے ساتھ بردائت
  کرنا ہے۔ اس کے بدن کو اذیتیں جنچتی ہیں، شدید،
  پریشان کن، جن سے زندگی کو خطرہ ہونا ہے۔ وہ ان
  سب کو بڑی خادوسی سے فبول کرنا ہے۔
- م ۔ ''وہی عزلت نشبن کرو کے سجے چہلے ہیں جو تنہائی اختیار کرتے ہیں . . . ان کے لیے لوگوں کی صحبت ایک عذاب ہوتی ہے . . . عزلت نشانی میں ہی انہیں حقبفی مسرت حاصل ہوتی ہے ۔ . . . عزلت نشانی میں ہی انہیں حقبفی مسرت حاصل ہوتی ہے ۔ ، ، ۵
- م 'اور تب اے برہمنو! نرک خواہش کے بعد اور ہر گناہ سے کنارہ کش ہوگر ، اس عالم میں کہ میرا شعور اور نصور ابھی تک سرگرم عمل بھا ، میں اس مسرت اور انبساط سے ہمکنار ہوا جو ترک علائق سے حاصل ہوتے ہیں اور اس طرح میں اعلی روحانی کبف کی بہلی منزل میں داخل ہوا۔ اس کے بعد سعور اور بصور کے انبطاع سے میں اعلی روحانی کیف کی دوسری منزل میں داخل ہوا اور جب میں شعور اور بصور کے بندھنوں سے بالکل آزاد ہوگا دو مجھے وہ مسرت اور انبساط حاصل ہوا جو مراقبے سے نصیب ہوتا ہے۔"
- ۵ ''جس طرح ایک کپڑا جو مبلا ہوگیا ہو اور جس پر طبح طرح کے داغ لگ گئے ہوں ، جب صاف پانی میں دھویا جانا ہے

ہ \_ ایضاً ، ص ۹ -

٥ ـ ايضاً ، ص ١٥ -

تو باک و صاف ہو جاتا ہے یا جس طرح خالص سونا دہکتی ہوئی آگ کی بھٹی میں سے گذر کر خالص اور بماف درآمد ہوتا ہے ، اسی طرح وہ نقیر جو ایسی صفات حمیاء ، فہم اور فراست کا مالک ہو ، چاول سے تیار کی ہوئی غذا جس میں صرف منتخب مصالحے اور مشروبات شامل ہوں ، کھا سکتا ہو اس سے اسے کسی ضرر کے جمجنے کا احتال نہیں ۔ "

- ۔ ''بہ عہد کرتے ہیں کہ ایسی زندگی بسر کرس کے جس سے کسی کو نقصان با ضرر نہ پہنجے ، ہم کسی جاندار آنو ہلاک نہ کریں گے ، نہ چوری کریں گے اور نہ جھوٹ بولیں گے اور نہ بدکاری کے مہاتکب ہوں گے - ہاری زدان سے کوئی كالى ، كوئى ناملائم لفظ اور ببهوده بأت نه نكام كى - بهم حسد ، لالچ اور بغض کو اپنی ذات سے دور رکھیں گے -ہم صحیح اور سجی فہم و فراست ، حقیقی صفاہے ذہن ، سچی گفتگو ، درست اعال ، کسب حلال ، جائز جد و جهد، جائز ذ ار و فکر ، جائز حکمت اور حقیقی نجات کے مسلک پر کاربند رہیں گے ۔ ہم کاہلی سے دور رہیں کے ، انکسار اور خاکساری اختیار کریں کے ، ہم تذبذب سے احتراز کریں گے ، نیک ، شریف اور رحمدل رہیں کے ، ہم ایمان داری اور نوکل اختیار کریں گے ، ہم حلم خصلت ، کشادہ دل ، صاف گو ، حتی پسند بنس کے ، انکسار اور عاجزی ہارا سعار ہوگ ، ہم خدا سے تعبت کا راستہ تلاش کریں گے ، ہم مخلص ، اراد ہے کے مضبوط، باحیا اور اپنر ضمیر کو زندہ رکھنے والے ہوں گے ، ہم ہر چیز کی حقیقت معلوم کرنے کی کوشش كريس كے اور باعمل بنس كے ، بہم اپنر ذہن كى تربيت اور فہم کی نعلم کی طرف متوجہ ہوں گے ، وتنی اور عارضی چیزوں

The Majjihma Nikaya p. 39 - 7

کا ہم انر قبول نہ کربی کے اور ان کی خوابش سے گریز کر کے انھیں گزر جانے دیں گے ۔''

ے۔ '' جو پبدا ہوا اسے زوال اور فنا سے' ، فر نہیں ، اگر پبدائش ختم ہو جائے ہیں اور ختا خود نخود ختم ہو جائے ہیں اور جو راستہ زوال اور فنا کے چکر کو ختم کرتا ہے وہی نجات کا اعللی ہشتگانہ راسنہ ہے ۔''ا

شدید فسم کے ضبط نفس، ترک لدت، نرک علائف، عزلت نشبنی اور تزکسہ باطن ر جتنا زور ان افوال بہیں سوجود ہے وہ کسی نشریج یا تفسیر کا محتاج نہیں ۔ اس کا خلاصہ یہ ہے کہ زندگی یا وجود سوہوم اور عدم پذیر ہے ۔ اس کا انجام یہری ، د کھ ، زوال ، انسشار ، انہ حلال اور بالآخر فنا ہے ، لبکن فعا سے یہ چکر ختم نہیں ہو جانا ، صرف معرفت اس چکر کو ختم کر کے مکتی ، نروان یا نجات کامل حاصل کر سکتی ہے ۔ یہ ابک خاص مکتی ، نروان یا نجات کامل حاصل کر سکتی ہے ۔ یہ ابک خاص قسم کا منفی فلسفہ حبات ہے جو اسلام کی بنیادی اسپرٹ سے قسم کا منفی فلسفہ حبات ہے جو اسلام کی بنیادی اسپرٹ سے ہم آہنگ نہیں ، البتہ مانی کے عفائد میں اس کی جھلک ملتی ہے ۔

The Majjihma Nikaya, Pp. 47 - 48 - 2

۸ - سراج نے کتاب اللمع (صفحہ ۱۹۹) میں ابراہیم بن ادھم کا ایک قول نقل کیا ہے ''وال اذا تزوج الفقیر فمثلہ رجل قد رکبت السفینة فاذا ولد لہ قد غرف'' - قرمایا اگر فقیر بے شادی کی تو اس کی مثال اسے شخص کی سی ہے جو ناؤ پر سوار ہوگیا ، اس کے بعد اگر اس کے اولاد ہوئی تو سمجھو ڈوب گیا - یہ مانی یا گویم بدھ کا قول ہو سکتا ہے ، کسی مسلمان کا نہیں ۔

ایضاً صفحہ ہی ، گوتم بدھ کی تعلیات میں آٹھ کا عدد غیر معمولی اہمیت رکھتا ہے۔ سلوک کی آٹھ منزلیں ہیں جن کے طے کرنے کے بعد مکمل نجات حاصل ہوتی ہے۔ ہر منزل کے آٹھ راستے ہیں اور ہر راستے میں آٹھ نشان ہیں - یہاں اس راستے کو جو پیدائش ، زوال اور فنا کے چکر کو ختم کر دے ، کہا گیا ہے۔

لیکن بدھ مت کا اثر بہت دور دور تک پہنچا ہے ، نہ صرف یہ کہ بندوستان کے فلسفہ اور عقائد میں اس کا نفوذ پایا جانا ہے بلکہ بندوستان سے باہر ایران اور عرب تک اس کے اثرات پھیل چکے تھے، اس لیے براہ راست یا بالواسطہ دیگر مذاہب اور دبستان حکمت میں بھی اس کی جھلک پائی جاتی ہے ۔ لیکن تاریخی اعتبار سے ایسے اثرات کے اصل مآخذ کا ہتہ لگانا بہت دشوار ہے ، کیونکہ ان میں سے بعض عقائد اور نظریات گوتم بدھ سے پہنے مختلف صورتوں میں فروغ ہا چکے تھے ، لیکن ان اثرات سے قطعاً انکر کی گنجائش بھی نہیں ۔ بلخ جو تصوف اسلام کے ابتدائی میکوں میں سے ہے ، نہیں ۔ بلخ جو تصوف اسلام کے ابتدائی میکوں میں سے ہے ، نہیں ۔ بلخ جو تصوف اسلام کے ابتدائی میکون میں سے ہے ، نہیں اس علاقہ میں اتنی نفوذ کر چکی تھیں کہ بعض صوفیاء تعلیات اس علاقہ میں اتنی نفوذ کر چکی تھیں کہ بعض صوفیاء مثلاً ابراہم بن ادھم پر لوگوں کو گوتم بدھ کا دھوکا ہوا ہے ۔

#### بوناني مآخذ

خطہ یونان اور فلسفہ و حکمت ایک دوسرے کے مترادف ہوگئے ہیں۔ ایران اور ہندوستان کے علاوہ اگر کسی خطے کے افکار اور نظریات نے ہزاروں سال علماء ، حکماء ، مفکرین اور فلاسفہ کی رہمری و رہنائی کی ہے تو وہ ہی خطہ یونان ہے۔ عیسائیت اور اس کے بعد مسلانوں کے حکماء کے خیالات جس حد تک فلسفہ یونان سے متأثر ہوئے ہیں ، اس کی داستان بہت طویل ہے ، اس لیے ہماں ہم صرف ان مسائل کو پیش نظر رکھیں گے جنھوں نے تصوف اور موفیاء کے مسالک کو متأثر کیا ہے۔ یونانی فلسفہ کا بانی تھیلس صوفیاء کے مسالک کو متأثر کیا ہے۔ یونانی فلسفہ کا بانی تھیلس مسیع کا زمانہ پایا تھا اور اس اعتبار سے وہ گوتم بدھ کا بقریباً مسیع کا زمانہ پایا تھا اور اس اعتبار سے وہ گوتم بدھ کا بقریباً شہرایا۔ اس کا قول تھا کہ کمام اشیاء کی اصل پانی ہے ، پر چیز کی اصل ٹھہرایا۔ اس کا قول تھا کہ کمام اشیاء کی اصل پانی ہے ، پر چیز پانی سے پیدا ہوئی اور پانی ہی کی طرف عود کرنے والی ہے ۔ اس

نطریہ میں وحدت وجود کی ایک شکل نظر آتی ہے ، اگرچہ سہ اس قدر واصح نہیں ہے جتی صوفیاء کے یہاں ہے یا جس طرح بعد میں خود یونانی فلاسفہ کے ہاں ملتی ہے۔ جھٹی صدی قبل مسمع کا دوسرا ناسور حکم فیثا غورث تھا ، حو علم ہندسہ کے بانیوں میں شار ہوتا ہے۔ اس کے افکار میں سب سے اہم نظریہ اعداد کا ہے جو اس کے نزدیک کائنات کی اصل ہیں ۔ اس کے نزدیک طاق اعداد جفت اعداد سے اعلیٰ اور برتر ہیں اور چار کا عدد سکمل نربن ہے۔ فیٹا غورٹ کے اس نظریہ نے مختلف حکاء اور صوفیا کو ستأثر کیا ہے ، بالخصوص صوفیوں کے طریق عشبندیہ میں جن تین مقامات پر رور دیا گیا ہے ، ان میں پہلا نطر بہ عدد ہے ۔ اذکار اور اشغال میں بھی اعداد کی اہمیت سلحوظ رکھی گئی ہے ۔ عملیات اور نقوش میں اعداد کے دور رس اثرات اور انسانی زندگی سے ان کے گھرے تعلق کا خیال ثابت ہوتا ہے لیکن فیٹا غورث کے بعض خبالات ایسے ہیں جو کسی مسلمان کے لیے قابل فبول نہیں ہو سکتے ، مثلاً زردشتی ا عقیدہ کی طرح فیثا غورث کائنات میں دوئی کا قائل تھا اور روح کے بارے میں اس کے نظریات ہندو فلسفہ سے قریب آ جاتے ہیں ۔ اسکا خیال تھا کہ حیات حیوانی کے علاوہ کائنات میں ہر شے جاندار ہے اور جان یا روح ایک جسم سے دوسرے جسم میں اپنے مکمل یا نا مکمل ہونے کے اعتبار سے سنتقل ہوتی رہتی ہے ۔ یہ بھی ایک طرح کا تناسخ ہے۔ ایک اور قابل ذکر حکم ایمنی ڈوکلیس ہے جو مشمور فلسفى براكليش كاشاكرد اور صقلبه كا باشنده تها - اس كا عقیده تها که حیات انسانی اپنی موجوده شکل اور حالت نک پهنچنے میں بہت سی ارتقائی منزلوں سے گزر چکی ہے۔ یہ ارتقا کا وہ نظریہ ہے جسے بعد میں ڈارون نے علمی نقطہ انظر سے مکمل اور تجربات

Outlines of Islamic Culture. By A. M. A. Shustry. Vol. - 1. II, p. 359.

سے ثابت کیا لیکن اس سے پہلے اس کے آثار حکا، ، فلاسفہ اور صوفیا، کے یہاں ملنے لگتے ہیں ۔ مثنوی سولانا روم سیں جادات سے بانات ، نباتات سے حیوانات ، اور حیوان سے انسان تک ارتقا کی منزلب واضع طور پر گنائی گئی ہیں ۔ انمنی ڈوکلیس اس کا بھی قائل تھا کہ کائنات کی بنیاد دو متحرک قوتوں پر ہے: ابک قوت کو وہ محبت ، عشق ، کشش ، جذب اور رغبت سے تعبیر کرتا ہے اور دوسری فوت نفرت ، پیکار اور فراق کی ہے۔ محبت کی قوت کاثنات میں ضبط و نظم اور اتحاد پیدا کرنے کی باعث ہے اور نفرت سے انتشار اور افتراق پیدا ہوتا ہے۔ نظام کائنات میں عشق ، جذب یا معبت کی کرشمہ سازیاں بالآخر جو رنگ لاتی ہیں اس سے نصوف کی کتابیں اور ہاری شاعری اور ادب کے کتنے ہی حسین نقوش آب و رنگ ہائے ہیں۔ قدیم یونانی فلاسفہ کے سلسلے کی آخری کڑی فارمینداس ہے ۔ اس کا نظریہ تھاکہ حرکت اور سکون محض حواس کے پیدا کردہ واسمے ہیں ، اصل ذات میں نہ حرکت ہے نہ نغر (الآن کاکان) ۔ تھیلس کے نظریہ حقیقت آب کی طرح ہمی ماں بھی مسلک وحدت وجودی کی جھلک دکھائی دیتی ہے اور حرکت و سکون کا یہ نظریہ فلسفہ و زمان و مکان کے ارتقا پر خاصا اثر انداز ہوا ہے۔

ان کے بعد فلاسفہ یونان میں ان حکاء کا دور آتا ہے جنھیں سوفسطائی کہا جاتا ہے۔ ان کا طریق کار یہ تھا کہ سوفوع زیر بحث پر وہ مختلف زاویوں سے ہمام دلائل جمع کرکے ، منطق سے دعوؤں کی تاثید یا تردید درتے ، اس اعتبار سے سوفسطائی حکاء اعلی درجے کے خطیب اور جرح کرنے والے تھے ۔ ان کا نظریہ یہ تھا کہ پر شخص کو چاہیے کہ وہ اپنی ذاتی قوت فیصلہ ، عقل اور منطق کا پورا پورا استعال کرے اور جو شے اسے اپنے اس تجربے اور یقین سے بہترین نظر آئے ، اسے اختیار کرے ۔ ذاتی فیصلے

اور ذاتی تجریع کی یہ اہمیت اور انسانیت کی عظمت کا بہ احساس ہمیں بعض صوفیاء کے مسلک میں بھی نظر آتا ہے ، لیکن بعض بنیادی بانوں میں صوفی سوفسطائیوں سے قطعاً انفاق نہیں کر سکتے، مشلا سوفسطائی تقلید کے بالکل قائل نہیں اور سوق کے بہاں ایک منزل میں مرشد کے تجربات ، فیصلوں اور ہدایتوں کی بڑی اہمیت ہے ۔

## بمے سجادہ رنگین کن گرت پیر ِ مغان گوید کہ سالک ہے خبر نبود ز راہ و رسم ِ منزلہا

سوفسطائی حفیقت کے ادراک کے لیے بحث ، جرح ، استدلال ، دلائل اور براہین کا سہارا ڈھونڈ نے ہیں ۔ صوفیوں کے نزدیک معرفت کا یہ طریقہ زیادہ سودمند نہیں ، کیونکہ سبب ، نتیجہ ، علت و معلول کا چکر کبھی ختم نہیں ہوتا اور عقل کی رسائی بس ایک محدود افق تک ہے ۔ سوفسطائیوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ اشیاء کے حقیقی علم کا حصول یا اصل معرفت نامکن ہے لیکن صوفیا کے بزدیک یہ معرفت نہ صرف ممکن بلکہ فرض اور تخلیق کی غایت ہے اور ایسی معرفت کے لیے صوفیا جد و جہد کرتے ہیں ۔ بعض مسلمان مفکرین اور حکاء نے سوفسطائیوں کا سا انداز فکر اور طریق استدلال اختیار کیا ہے لیکن اصل تصوف اور صوفیوں پر ان کے اثرات نہ ہونے کیا ہے لیکن اصل تصوف اور صوفیوں پر ان کے اثرات نہ ہونے کے برابر ہیں ۔ اسی طرح بعض لوگ غلط فہمی سے خود لفظ 'صوفی' کا تعلق (Sophist) سے بتاتے ہیں ، جو تاریخی اور لسانی شہادتوں کا تعلق نظر میلانات اور رجحانات کے اختلاف کی بنیاد پر بھی ترین قیاس نہیں ہے ۔

سوفسطائیوں کے دور کے خاتمے پر ہمیں سقراط (Socrates)
کا نام ملتا ہے جسے ۹۹۹ ق۔م میں اس جرم کی سزا میں زہر کا
ہیالہ پینا پڑا کہ اس نے یونانی دیو مالا کے دیوتاؤں اور دیویوں

کو ماننے سے انکار کر دیا تھا اور تلاش حق اور اس کے اظہار میں جرأت ، بیباکی اور مردانگی کا ثبوت دینے پر آمادہ "تھا ۔ سقراط کے نزدیک علم اور نیکی مترادف ہیں ۔ اس کا عقیدہ تھا کہ انسان کا اپنا ضمیر اس کا حقیقی رہنا اور سچا رہبر ہے اور اسی کو خیر و شر کا فیصلہ کرنے کے لیے صحیح معیار قرار دبنا چاہیے ـ یونایی حکاء میں سقراط کے بلند س تبہ کے باوجور مسلمان مفکرین حکاء اور صوفیا پر اس کے خیالات کا براہ راست اثر ہم کم نظر أما ہے۔ افلاطون پہلا یونانی حکیم ہے جس کے افکار و نظریات نے عيسائيون اور مسلمانون بالخصوص صوفيون كو حاصا متأثر كيا ـ افلاطون جو سقراط کا شاگرد تھا ہ ہم ق۔م میں پیدا ہوا۔ اس نے اپنی عمر کے تقریباً بچاس سال نلاش حق ، تعلیم و تدریس اور تالیف و نصنیف میں گزارہے ۔ اس کے نزدیک اعیان ازلی حقائق ہیں ۔ جن اشیاء کو ہم عالم محسوسات میں دیکھتے ہیں ، وہ ان اعیان کی نا تمام نقلیں ہیں۔ ان اعیان کو افلاطون نے پانچ اقسام میں گنایا ے: (١) حياتي مثلاً انسان ، حيوان وغيره كا تصور ، (۲) (Elemental) ، (۳) منطقی مثلاً مشابهت ، سکون و حرکت ، وحدت و کثرت وغیره ، (س) مادی ، (۵) اخلاق مثلاً حسن ، خیر، صداقت وغیره . ان اعیان کا جوہر اپنی غیر جسانی اور غیر محسوس حالت میں آیک صورت و حالت پر قائم ہے ۔ اس میں تغیر و تبدل، ترميم و اضافه ، كمي اور زيادتي نهين سوتي ـ يد قائم بالذات بين اور ازلی و اہدی ہیں ۔ اشیا میں کثرت ہائی جا سکتی ہے لیکن ہر جنس کے عین میں وحدت اور صرف وحدت ہے۔ افلاطون کا یہ نظریہ وہی ہے جو بعض مسلمان مفکرین کے یہاں 'عالم مثال' کے نظریات میں جھلکتا ہے اور صوفیاء کے یہاں وحدت و کثرت کے تعلق اور کثرت میں وحدت کے جلوے کی جو جھلک ہے وہ بھی اس نظریہ سے کچھ نہ کچھ تعلق ضرور رکھتی ہے۔ اس سے ایک قدم اور آگے بڑھ کر افلاطون دعوی کرتا ہے کہ عین خالص ، قدیم اور

باقی ہے۔ باقی انسیا عارصی اور فانی ہیں۔ وہ عدم اور وجود کے مابین ایک درمیانی حالت میں ہیں۔ اشیا ئے عالم کو محض عارضی ثابت کر کے افلاطون نے ایک ایسے نظام فکر کی بنباد رکھی جس پر ایک پورا ہوائی قلعہ نعمیر ہو گیا اور آگے چل کر یورپ اور ایشیا کے مفکرین نے ، جن میں صوفیاء بھی شامل ہیں ، اسی کو اپنی فکر کی بنیاد قرار دیا۔ یہی وہ فلاطونیت ہے جس کی تردید اقبال نے مثنوی اسرار خودی میں کی ہے:

''در سعنی ٔ این که افلاطون یونانی که تصوف و ادبیات اقوام اسلامیه از افکار او اثر عظیم پذیرفته بر مسلک گوسفندی رفته است و از تخیلات او احتراز واجب است ـ"

افلاطون کے مسئلہ اعیان پر ارسطو نے تنقید کی ہے۔ ارسطو کا زمانہ سمم تا ۳۲۲ ق۔م ہے ۔ مسلانوں میں اس کے مقلدین اور متبعین کو مشائیین کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور خود ارسطو کو معلم اول کا خطاب دیا گبا ہے۔ لیکن اس کی شہرت منطق اور صرف و نحو کے معلم کی حیثبت سے بھی کم نہیں ۔ اس کے نظریات کا خلاصہ یہ ہے کہ وجود اعلیٰ کائنات کا محرک اول اور وہی اس کی انتہا ہے۔ یہ نظریہ بعض صوفیا کے فول کے مطابق قرآن حکم کی اس آیت کے مطابق ہے کہ 'انا تلہ و انا الیہ راجعون' ۔ ارسطو کے نزدیک یہ وجود خود قائم بالذات ہے ، قدیم ہے ، غیر مادی ہے ، خیر ہے ، زمان و مکان کی قید سے آزاد ہے ۔ کوئی اثر ، انقلاب ، تغیر و تبدل ، ترمیم و تنسیخ ، کمی بیشی قبول نهیں كرتا ـ وہى ہر شے كو حركت دينا بے اور ہر شے اسى كى طرف رجوع ہوتی ہے۔ وہ خود کسی شے کا محتاج نہیں ، کائنات میں حرکت یا تغیر کا سبب ایک محرک یا سبب ہے اور وہ علت غائی یا محرک اصلی خود حرکت سے باک ہے کیونکہ وہ مادے سے پاک و منزہ ہے اور حقیقت محض ہے ۔ یہاں تک ارسطو کے افکار مسلمانوں کے لیے قابل قبول ہو سکتے ہیں ، لیکن وہ اس سے ایک قدم اور آئے ہڑھاتا ہے اور کہنا ہے ، سادہ جملہ کثرت کی بنیاد ہے ، مادہ ہر شکل اختیار کر سکتا ہے ، سادہ اپنی اصلی حالت میں ساکن اور قائم ہے ، متحرک کی طرف سادہ اسی طرح مائل ہونا ہے جس طرح لوہا مقناطیس کی کشش سے اس کی طرف کھنچا چلا آنا ہے ۔ بعبی اس میں اختیار اور ارادہ کا دخل نہیں ، نہ اس کی کوئی غایت یا مقصد ہے ۔ اس مادہ کو ذات اعلیٰ نے تخلیق نہیں کیا بلکہ اس نے اس حرکت سے زندگی پائی ہے اور یہی حرکت مناظر و مظاہر عالم میں کثرت کی باعث ہے ، اس لیے حرکت مناظر و مظاہر عالم بھی قدیم ہے ، مادہ اور صورت دونوں قدیم ہیں لیکن مسلمانوں عالم بھی قدیم ہے ، مادہ اور صورت دونوں قدیم ہیں لیکن مسلمانوں کے نزدیک قائم بالذات اور قدیم صرف ایک ذات ہے اور وہ خدا ہے ۔ اس طرح ارسطو کا نظریہ ،ساہانوں کی توحید کے نظریہ سے ہوری طرح ہم آہنگ نہیں ہو سکتا ۔

ارسطو کے فلسفیانہ افکار مسلمانوں کو براہ راست خود ارسطو کی تصانیف کی بجائے ان حکاء کے وسیلے سے ملے ہیں جنھیں نو فلاطونی کہتے ہیں اور اگرچہ "بہت کم مسلمان صوفی فلاطینوس کے نام سے مانوس ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ صوفیانہ افکار میں اس حکم کے نظریات کا پرتو صاف معلوم ہوتا ہے ۔ فلاطینوس جسے نوفلاطونیت کا بانی کہا جاتا ہے ، مصری فبطی تھا اور ۵. ۲ ق-م میں پیدا ہوا ۔ وہ عالم فاضل ہونے کے ساتھ ساتھ تمام راھبانہ خصائل و عادات کا حاسل نظر آتا ہے ۔ وہ صوفیوں کی طرح سادگی ہسند اور عزلت نشین تھا ۔ اس کے مقالات اس کے شاگرد فرافری پسند اور عزلت نشین تھا ۔ اس کے مقالات اس کے شاگرد فرافری خلاصہ یہ ہے کہ ذات اعلیٰ واحد ہے ، وہ ہر جگہ تجلی دکھاتا ہوا ور ہر چر اسی کی تجلی کی خبرت اور ہر چر اسی کی تجلی کا پرتو ہے ۔ اشیاء میں کثرت اور

Nicholson, Mystics of Islam, p. 12. - 11

تعرقہ کا سبب پرتو کی تدریجی منازل سے پیدا ہوتا ہے اور ہر منزل اسفل ایک کمرورتر پرتو ہوتا ہے اور اپنی تنویر کے لیے اپنے سے اعلیٰ پرتوکی طرف مائل ہوتا ہے ۔ اس ذات کا مرکز ہر جگہ ہے ایکن احاطہ کمیں نہیں ، وہ خواہش اور مشیت سے پاک ہے۔ وہ ایک ایسی حالت ہے جسے ماورا ہے محسوسات (Super-conscious) کہ سکنے ہیں اور جسے عالم بیداری سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ اس کی پہلی تجلی عقل کل ہے ، جسے نفس کل (Nous) کہا گیا ہے۔ یہ اس ذات کی ہملی تجلی اور صفات میں اس سے قریب ترین ہے ، وہ اس ذات کی طرح قائم بالذات ، قدیم ، کاسل اور اپنی ذات میں جملہ حبات پر محیط ہے۔ (Nous) کی بہلی تجلی یا تمثیل نفس (Pyche) یا روح کل ہے ۔ یہ نفس یا روح کل حیات کی غیر مادی اصل ہے اور عقل کل اور عالم اسباب کے درمیان ایک وسیلہ یا واسطہ ہے ۔ یہ نفس کل ، (Nous) سے نور حاصل کرتا ہے اور کائنات کو ماور کرتا ہے۔ اس میں مادہ کے ساتھ شامل ہو جانے کی صلاحیت ہے اور اسی لیے یہ ، عالم میں حیات کا سبب اصلی (direct) ہے۔ اس تشریح سے فلاطونی اور نوفلاطونی افکار میں ذات اعللی ، عقل اور روح کی تثلیث ایک توحید کے مرکز پر جمع ہو جاتی ہے۔ غیر مادی اور نا فادل تقسیم ہونے کے باعث یہ عقل واحد ہے لیکن کثرت کے ذریعے اور وسیلے سے اس کا ادراک کیا جا سکتا ہے ۔ فلاطینوس کے نزدیک جملہ مادی اشیا کی ایک ماثل غیر مادی ممثیل موجود ہے جو مادی شے سے زیادہ مکمل اور حیات سے معمور ہے ۔ خیالات اور تصورات میں کثرت ہے ، لیکن خیال كرنے والا ایک ہی ہے - جب فرد میں ذات كا احساس يا انانيت کا شعور پیدا ہو جاتا ہے تو حیات میں کثرت نمودار ہو جاتی ہے۔ مکان صرف اجسام کی تحدید ہے جو ذات کے اندر پیدا ہوتی ہے اور زمانہ روح اور مادہ کے اتصال کے سبب سے ظاہر ہوتا ہے اور مادی

وجود تک باق ہے ۔ او عالم محسوسات عالم عقل کا پر تو محض ایک عکس یا نامکمل تمثیل ہے۔ روح کے متعلق فلاطینوس کا نظریہ یہ ہے کہ ہر اسان دو روحوںکا حامل ہوتا ہے : ایک ربانی ہے جو اعلمٰی اور اس کی حقیقی ذات ہے ۔ یہ روح اللہی کی تمثیل ہے ، حافظہ ، تخیل، شعور اور مشیئت کی مالک ہے ۔ دوسری روح محض اسفل یا حیوانی ہے جس کے اعمال خواہشات ، مسرت اور غم ، محبت اور غصہ ہے۔ یہ روح اسفل جسم کے ساتھ ابک فطری تفاضر یا جبلت کے ذریعہ سے وابستہ ہے۔ انسان کا اصلی انا خالص اور منزہ ہے۔ اس میں تَدوئي خوابش يا احساس نهين - يد اپنر ماثل ذات اعليا، (High Self) سے کبھی جدا نہیں ہوتا اور ہمیشہ روح کل کا ایک ہلکا دھندلا سا پرتو رہتا ہے۔ روح انسانی اس طرح روح کل کی ایک ممثیل ہے ، اپنے جوہر میں ہاک اور خالص ہے لیکن مادہ کی طرف راجع ہونے سے اس میں کھوٹ ، خامی اور خرابیاں پیدا ہوتی ہیں ۔ اس کا عروج دراصل ذات اعلیٰ کی طرف رجوع ہوئے میں ہے اور جس طرح تنزیل یا زوال تدریجی ہے اسی طرح عروج بھی منزل الله منزل حاصل ہوتا ہے۔ فطرت کے حسن کا مطالعہ ، عالم میں کثرت اور وحدت کی ہم آہنگی پر غور و فکر ، اشیائے خارجی سے آپنی توجه بیٹا کر اپنی حقیقی ذات پر توجہ کرنا ، عقل کل پر غور و فکر سے یہ عروج منزل بہ منزل حاصل ہوتا ہے یہاں تک کہ انسان سمام دنیاوی علائق سے پاک صاف ہو کر ذات اعلی کے دیدار سے مشرف ہوتا ہے۔

فلاطینوس نے انسانوں کو تین طبقات میں تقسیم کیا ہے: ایک طبقہ ان لوگوں کا ہے جو مادی دنیا کی تاریکی میں غرق ہیں۔

<sup>&</sup>quot;Space' is the limitation of the bodies formed from with - 1 v in and 'Time' is caused by the contact of the soul with matter and remains within material existence."

دوسرے وہ ہیں جو مادی دنیا سے بالا تر ہیں اور صفاے روحانی کی طرف مائل ہیں اور وہی نیک بندے ہیں۔ تیسرا طبقہ صفات ربانی رکھنے والے کامل انسانوں کا ہے۔

اللطینوس کا فلسفہ حسن یہ ہے کہ حسن اور خیر ایک ہی شہ ہے لیکن خبر حسن پر فوفیت رکھتی ہے۔ یہ حسن روح میں ظاہر ہوتا ہے ، نظر اور ضمیر کے سامنے آتا ہے اور خیر یا صداقت کا نام پاتا ہے۔ حسبن ترین شے عقل ہے جس سے نفس انسانی (rational soul) کو انس ہے .. ارتقامے روحانی کی دو منزلیں ہیں: پہلی منزل اس وقت حاصل ہوتی ہے جب انسان کو خدا کا علم حاصل ہوتا ہے اور سانک اسے اپنی ذات کی ایک اعلی تمثیل سمجھتا ہے۔ دوسری سنزل اس وقت آتی ہے جب خدا ہاری ذات میں سا جاتا ہے اور ہم بغیر کسی حجاب یا پردہ کے اس کے دیدار سے براہ راست مشرف ہوئے ہیں ۔ حسن مجازی کے مشاہدہ کے وقت ہمیں خیال رکھنا چاہرے کہ یہ حسن . حسن حقیقی کی محض نقل ، سایہ ، پرتو اور عکس ہے اور بالآخر اس کے وسیلہ سے ہمیں حسن حقیقی تک پہنچنا ہے۔ جب ہم حسن ،طاق کے مشاہدہ کے لائق ہو جاتے ہیں تو تجلیات اس کثرت سے ظاہر ہوتی ہب کہ شعور ظاہری بالکل ختم ہو جاتا ہے اور روح جسم سے اپنا تعلق بھول جاتی ہے ۔ اگر ہم کوشش کریں تو حسن حقیقی کے جلوؤں کو سادی اشیا سے بھی زیادہ واضع اور محسوس طریقے سے دیکھ سکتے ہیں ۔

فلاطینوس کے افکار کے اس خلاصے سے یہ بات صاف ظاہر ہے کہ کہ از کم ستاخربن صوفیاء کے افکار ضرور ان سے ستاثر ہیں۔ لیکن اس طبقہ کے جملہ افکار بھی صرف فلاطینوس کی تعلیم سے ماخوذ نہیں کہے جا سکتے۔ مثلاً آخرالذکر مسئلہ دیدار اللہی ایسا ہے جس کا وجود عیسائیت میں بھی موجود ہے اور قرآن حکیم میں بھی مذکور ہے۔ صوفیوں کے فلسفہ جال میں بھی فلاطینوسی افکار اور

خیالات کی جہلک موجود ہے۔ فلاطینوس کے خیالات کی اساعت اس کی وہات کے بعد اس کے شاگردوں بالخصوص فرافری (Porphyry) اور ابمبلیس (Amelius) کے ذریعے سے ہوئی ۔ فرافری کو عبسائیت کا ایک مخالف حکیم قرار دیا گیا ہے۔ وہ عیسائیوں کے صحیفے کو نسلم نہیں کرتا نھا اور کہتا تھا کہ یہ جاہل اور ناواقف لوگوں کی تصنیف ہے البنہ رہبانیت کی طرف وہ خود بھی مائل نھا اور اس کا نظربہ مھا کہ شرکی تخلیق خواہش سے ہوتی ہے اسی لیے روح کی نجات نرک خواہش اور ترک طلب میں ہے ۔ یہ حکیم خود بھی اس فلسفے پر عمل پیرا تھا۔ گوشت ، شراب اور جنسی لذت کوشی سے پرسز کی تلقین کردا نها ۔ به وہ عناصر ہیں جن کی جھلک بار بار ہمیں ملتی ہے اور صوفیاء بھی اس سے خالی نہیں لیکن انھیں براہ راست فلاطینوس ، اس کے شاگردوں یا نوفلاطونیت کے اثرات سے نعبیر کرنا مشکل ہے۔ عبسائیوں کی رہبانیت ، گوتم بدھ اور مہابیرجین کے فلسفہ ٔ حیات اور مانی کی تعلیم میں ہر جگہ ان کی نلقین سلتی ہے۔ ایک توازن اور تناسب کے ساتھ خود قرآن حکم میں پاکیزگ نفس کے لیے خواہشات کو قابو میں رکھنے کی بار بار تاکید ماتی ہے۔ کھانے پینے میں اسراف سے منع کیا گیا ہے اور لہو و لعب کو ناپسند کیا گیا ہے۔ لیکن اسے جس حد تک متأخرین صوفیاء نے بہنچا دیا وہ یقیناً قرآن اور اسلام کی بنیادی روح کے خلاف ہے اور عمل کے اس مسلک سے بالکل ہم آہنگ نہیں جو اسلام کا طرة امتياز ہے اور يہ نيا مسلک اختيار كرنے ميں جن عناصر اور انکار کا دخل ہے ان میں سے بعض کا جائزہ لیا جا چکا ہے ۔ عیسائی رہبائیت کے سلسلے میں البتہ کچھ اور کہنے کی ضرورت ہے۔

اس میں شبہ کی قطعاً گنجائش نہیں کہ مسلمان مفکرین اپنے انداز میں عیسائیوں سے بھی کسی نہ کسی قدر ضرور متأثر ہوئے ہوں گے ۔ ظہور اسلام سے قبل عرب کے ایام جہالت میں جب

لکھنے پڑھنے کا رواج بہت کم تھا ، عام طور پر صرف ہودی اور عیسائی راہب بی لکھنا پڑھنا جانتے تھے اور لوگ ان کے ہاس پیشکوئیوں ، خواب کی تعبیروں اور دعاؤں کے لیے جایا کرتے تھے -راهبوں کی زندگی ، ان کی خلوت نشینی ، عزلت گزینی ، ترک دنیا ، صوم و صلواة کی پابندی ، تسبح و تهلیل ، ذکر و ادکار اور سادگی یے فدرتی طور پر ان لوگوں کو متأثر کیا ہو گا جو اسلام کی عملی زندگی کی روح ، جد وجہد کے جذبہ اور عزم و استقلال سے فرار اختیار کرنا چاہتے ہوں گے ۔ صوفیوں نے اپنے لیے جو لباس صوف المتيار كيا وه بھي راهبوں كے لباس كي تقليد سي تھا ۔ چنانچہ سراج نے کتاب اللبع میں صوفی کی اصل بیان کرتے ہوئے اسے تسلم کیا ہے۔ صوفیوں کی خانقاہوں کا طریقہ بھی انھی راہبوں کی تقلید ہے: و ابتدا ۱۳ میں صوفیوں کی کوئی خانقاہ نہ تھی ، پہلی خانقاہ رملہ واقع ماک شام میں تعمیر ہوئی ۔ مولانا جاسی 'نفحات' میں لکھتے ہیں کہ یہ بھی ایک عیسائی اسیر آدمی نے تعمیر کروائی ۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شام میں 'مانسٹریز' ہوت تھیں ، جن میں رہبان عبادت کرتے ۔ کسی صوفی کو یہ طریقہ پسند آیا اور اس نے بھی ایک خلوت خاند بنا لیا - بهرحال اس کی ابتدا ملک شام سے ہوئی - اس کے بعد انہوں نے خود یا بعض عقیدت مندوں نے ہر جگہ خانقابیں بنا لی " خانقاهوں میں حلقہ باندھ کر بیٹھنے ، حالت وجد طاری ہونے وغیرہ کی روایت بھی صوفیوں میں اسی ماخذ سے آئی ۔ صوم سکوت جسے بعض صوفیوں نے اپنی عبادت و ریاضت میں خصوصیت کے ساتھ شامل کیا ہے حضرت مریم علم کے صوم سکوت اور عام راہبوں کے رواج کے عمن مطابق ہے۔ لکاسن کے قول کے مطابق ا صوفیوں

۱۳ ـ تصوف ، خواجه عبادانه ، مطبوعه ادارهٔ ثقافت اسلامیه ، لاپهور صفحه ۸۷ ـ

Nicholson, Mystics of Islam, pp. 10-11 - 10

کے عشق اللہی نے فلسفہ پر بھی عیسائیت کا اثر کمایاں ہے۔ چنامچہ نظسن اس سلسلر میں ان کے تین اقوال نقل کرتا ہے۔ حضرت عیسلی ۴ تین آدمیوں کے قریب سے گزرے ، ان کے جسم نحیف و زار اور ان کے چہرے پیلے پڑ گئے تھے - حضرت عیسی " نے دریافت کیا کہ تمھاری ایسی حالت کیوں ہو گئی ؟ انھوں نے حواب دیا خوف آتش (دوزخ) سے ۔ حضرت عیسی ای نے فرمایا کہ تم ایک ایسی چبز سے خانف ہو جسے خالق نے پیدا کیا اور اللہ تعالی انہیں عش دے گا حو ڈرینے والے ہیں ۔ یہ کہہ کر حضرت عیسی اُ آگے بڑھ گئے اور ایسے تین آدسیوں کے قریب سے گزرے جن کے جسم اور بھی کمزور اور چہرے اور بھی زرد تھے۔ حضرت عیسی ا نے ان سے دریافت کیا تمهاری ایسی حالت کیوں ہو گئی ؟ انھوں نے جواب دیا جنت کی طلب میں ۔ حضرت عیسی علی ہے جواب دیا کہ تم ایک مخلوق شر کی طلب کرتے ہو اور اللہ تعالمٰی تمھیں وہ شے جس کے تم اسیدوار ہو عطا کرے گا۔ اس کے بعد حضرت عیسی اور آگے بڑھے اور تین ایسے انسانوں کے قریب سے گزرے جو بہت ہی زیادہ دہلے پتلر اور جن کے چہرے ہے حد زرد تھر اور ان کے چہرے آئی وں کی طرح جمک رہے تھے۔ حضرت عیسلی عیسلی کے دریافت کیا کہ تمھاری یہ حالت کیسے ہوگئی ؟ انھوں نے جواب دیا عشق الہی میں ۔ حضرت عیسی ا نے فرمایا تم اس سے قریب ترین ہو ، تم اس سے قریب ترین ہو -

دوسری نقل احمد ابن الحواری ایک شامی صوفی کے متعلق 
ہے۔ یہ ملحوظ رہے کہ شام رہبانیت کا ایک بہت بڑا مرکز تھا 
اور جال کے راہبوں کی خانقاہیں عیسائیوں کا قبلہ مقصود تھیں۔ 
احمد ابن الحواری نے ایک عیسائی سے دریافت کیا کہ تمھارے 
صحیفہ آسانی میں سب سے اہم حکم کیا ہے ؟ راہب نے جواب دیا 
کہ اس سے زیادہ شدید اور کوئی حکم ہمیں نظر نہیں آتا کہ اپنے

کا ہے جس سے کسی مسلان صوفی نے دریافت کیا کہ انسان کی عبادت میں کب خشوع و خضوع پیدا ہوتا ہے ؟ اس سے جواب دیا دب عشق و محبت اس کے قلب پر قبضہ کر لے کیونکہ ایسی حالت میر سواے مسلسل عبادت نے کسی اور شے با عمل میں لذت یا مسرت باق ۱۵ نہیں رہتی ۔ شیخ ابی سعید الخراز حضرت عیسی ایک فول نفل کرتے ہیں :

'و فال عبسى علم انسلام بحق أقول لكم ان حب الدنيا راس كل خطئة و في الهال داء كبير قالوا يا روح الله ما داؤه قال لا بعطى حقد قالوا فان أعطى حقد قال يكون فيد فخر و خيلاء قالوا فان لم يكن فيد فخر ولا خيلاء قال بشغله استصلاحه عن ذكر الله يكن فيد فخر ولا خيلاء قال بشغله استصلاحه عن ذكر

''اور حضرت عیسی علیہ السلام نے فرمایا میں تمھیں بتاتا ہوں کہ اس دنیا کی محبت تمام گناہوں کی جڑ ہے اور مال میں بیاری ہے ؟ ہے۔ لوگوں نے پوچھا یا روح الله اس کی بیاری کیا ہے ؟ فرمایا کہ آدمی اس کا حق ادا نہیں کردا ، لوگوں نے پوچھا اگر اس کا حق دے دیا جائے ، آپ نے جواب دیا کہ اس میں عرور اور فخر پبدا ہو جائے گا۔ انھوں نے کہا اگر اس میں غرور اور فخر پیدا نہ ہو تو آپ نے جواب دیا کہ اس کی اصلاح کی فکر اسے ذکر اللہی سے غافل کو دے گئے۔ اصلاح کی فکر اسے ذکر اللہی سے غافل کو دے گئے۔ ایک اور سوقع پر حضرت عیسی کا کا ذکر کوتے ہوئے خراز لگھتے ہیں ہے۔

وو بلعى ان الله عز و جل اوحى الى عيسى عليه السلام يا عيسى بحق افول نك انى احب الى عبدى المومن من نفسه:

Nicholson, Mystics of Islam. pp 11-12 \_ 10 مناب الصدق ، لا بي سعيد الخراز ، صفحه ، ٣ - ٣٠ - ٢٠

#### التي بين جنبيه -

("میں نے سنا ہے کہ اللہ تعالیٰی نے حضرتعیسی اللہ وحی نازل فرمائی کہ یا عیسی! ہے شک میں اپنے بندے سے اس سے زیادہ معبت کرتا ہوں جتنی اس کی روح جو اس کے بدن میں ہے) ۔"

## ابک اور سوقع پر آیا ہے :^ا

و بلغنا ان الله عزوجل اوحی الی عیسی علیه السلام انزلنی منک کهمک واجعلنی ذخرا لک فی معادک ـ

''ہم بے سنا ہے کہ اللہ تعاللی نے حضرت عبسی اُ پر وحی نازل فرمائی کہ مجھے اپنی ذات میں اس جگہ شامل کر جمال نبرا مقصد ہے اور مجھے آخرت میں اپنا خزانہ بنا ۔''

عیدائی راہبوں کا اثر قبول کرنے کا ایک سبب یہ بھی ہوا کہ ابتدا سے ہی عیدائیوں کو اہل کتاب ہونے کی وجہ سے مسلانوں سے بہت قریب خیال کیا جاتا رہا اور اسی لیے مسلمان مرد کا اہل کتاب عورت سے نکاح بھی جائز سمجھا گیا ۔ حضرت مریم اور حضرت عیسی کی فضیلت پر قرآن حکیم گواہ تھا اور ان کے نیک اعلا و افکار کی تحسین کی گئی تھی ۔ پھر جغرافیائی اعتبار سے بھی عیسائیت اور رہبانیت کے مرکز عرب و عجم کے مسلمانوں سے قریب تر تھے ۔ عام زندگی میں راہبوں کا بڑا عمل دخل تھا ، اس لیے ایک عرصہ گزرنے کے بعد جب خالص اسلامی تعلیم کے نقوش کچھ دھندلے پڑنے لگے تو خارجی عناصر اور اثرات کو فروغ پانے کا موقع مل گیا ۔

لیکن اس تمہید کا یہ مطلب نہیں کہ مسلمانوں کا تصوف کلیتا خارجی یا غیر اسلامی عناصر اور اثرات کا رہین منت ہے اور نہ ہم

١٨ - ايضاً صفحه ٨٠ -

اسے محض سامبوں کی زندگی کے حقیقت پسندانہ رجعانات کے خلاف اربائی ذہن کا رد عمل ماننے کے ایے تیار ہیں اور نہ یہ درست ہے کہ تصوف کا وہ مساک اور انداز جو متأخرین صوفیا کے یہاں ملتا ہے تصوف کی اصلی شکل و صورت کا مظہر ہے ، بلکہ حفیقت یہ ہے کہ اسلامی نصوف کی بنیادیں قرآن کی تعلیات ، احادیث نبوی ، صحابہ کرام کی ہاک زندگی ، تابعین اور تبع تابعین کی پاک سیرت پر استوار ہوئی ہیں اور سچے مسلمان صوفی نہ کبھی حدود شرعیہ سے باہر نکلے ہیں اور نہ انھوں نے برک دنیا ، نرک اسباب ، رہبانبت ، بعض نام نہاد صوفیوں کے یہاں یہ عناصر اسی طرح گھل مل گئے ہیں بعض نام نہاد صوفیوں کے یہاں یہ عناصر اسی طرح گھل مل گئے ہیں بعض نام نہاد صوفیوں کے یہاں یہ عناصر اسی طرح گھل مل گئے ہیں ہوگئے جن سے اصلیت پر پردہ پڑ گیا ہے ۔ آئیے دیکھیں خود مسلمان صوفیاء اس سلسلے میں کیا لکھتے ہیں ۔

اس سلسلے میں سب سے پہلی بحث خود لفظ 'صوفی' کی تحقیق ہے۔ لفظ صوفی کا مآخذ صوف (پشمینہ) صفا ، صف ، صفہ ، تیو صوفیا (Theosophist) میں سے کوئی ایک لفظ بتایا جاتا ہے۔ بظاہر یہ سب الفاظ اپنے معانی کے اعتبار سے قابل قبول نظر آتے ہیں۔ صوفی صفاح ظاہر و باطن پر زور دیتے ہیں اس لیے اس اصطلاح کا تعلق 'صفا' سے ہوسکتا تھا ، لیکن ایسی صورت میں صرفی اعتبار سے اصطلاح صوفی کی جگہ 'صفوی' ہوتی ۔ جو لوگ صوفی کو صف اصطلاح صوفی کی جگہ 'صفوی' ہوتی ۔ جو لوگ صوفی کو صف (جمعنی قطار) سے ماخوذ بتاتے ہیں ان کی دلیل یہ ہے کہ صوفیا مضور حتی میں اپنے قلوب کے ساتھ صف اول میں حاضر ہوتے ہیں۔ مشتق حضور حتی میں اپنے قلوب کے ساتھ صف اول میں حاضر ہوتے ہیں۔ مشتق مکن ہے یہ معنی درست ہوں لیکن اس صورت میں 'صف' سے مشتق مین بنتا ہے صوفی نہیں۔ بعض محققین نے لکھا ہے کہ عہد رسالت نبوی میں بعض لوگوں نے فتر اختیار کیا تھا اور مسجد نبوی میں بقیم ہوئے تھے ، یہی اہل 'صفہ' کہلاتے تھے ۔ واقعہ درست ہے

ایکن ایسی صورت میں صوفی کی بجائے وصفہ' کہنے۔ بعض دیگر ، فرخین لکھتے ہیں کہ صوفی دراصل ہونانی لفظ دیو صوفیا سے مشتق ہے دس کے معنی حکمت اللہی کے حاصل کرنے والوں کے ہیں۔ دایل اس کی یہ ہے کہ صوفیائے کرام نے اس علم کا اظہار اس وقت نک نہیں کیا اور نہ خود کو اس صفت ہے متصف کیا جب بک کہ یونانی کتابوں کا نرجہ عربی میں نہیں ہوا اور یونانی فلسفے کی یونانی کتابوں کا نرجہ عربی میں نہیں ہوا اور یونانی فلسفے کی اصفالاحیں عربی میں رائج نہیں ہوئیں ۔ یہ فیصلہ بھی انٹریت نے اصفالاحیں عربی میں دائج نہیں ہوئیں ۔ یہ فیصلہ بھی انٹریت نے بنائے ہیں ۔ پروفیسر نکلسن اور بروفیسر آربری بھی اس سے اتفاق کرنے ہیں ۔ نصوف بر اب تک بروفیسر آربری بھی اس سے اتفاق کرنے ہیں ۔ نصوف بر اب تک بروفیسر آربری بھی اس سے اتفاق کرنے ہیں ۔ نصوف بر اب تک الدراج الطوسی (وفات رجب ۱۳۸۸هء) کی آگتاب المع ہے ۔ الدراج الطوسی (وفات رجب ۱۳۸۸هء) کی آگتاب اللمع ہے ۔ سراج لکھتے ہیں یا!

"افظ صوفی کی نسبت لباس صوف سے ہے کہ انبیاء ، اولیا اور اصفہا کا لباس تھا جس طرح حضرت عیسلی کے حواری کہلاتے نھے جس کے معنی سفید لباس والوں کے ہیں۔ رسول اکرم کے زمانہ میں اگر یہ لفظ نہیں مبلتا تو اس کا سبب یہ ہے کہ صحابی سے بڑھ کر کوئی اور معزز لفظ نہ تھا۔ یہ غلط ہے کہ اہل بغداد نے یہ لفظ اختیار کیا۔ حسن بصری اور سفیان الشوری کے عہد میں بھی یہ لفظ رائج تھا اور تاریخ مکہ میں محمد بن اسحاق اور دوسروں کی سند پر روایت کی گئی ہے میں محمد بن اسحاق اور دوسروں کی سند پر روایت کی گئی ہے کہ یہ لفظ عمد اسلام سے پہلے بھی رائج تھا۔"

لیکن محض لفظ صوفی کی تشریج یا اس کے مآخذ کی تحقیق سے مسئلہ کا تصفیہ نہیں ہو سکتا جب تک صوفی کا اصل مفہوم واضح

edited by Nicholson, p. 21. - ، ٩

ند ہو جائے۔ اس کے لیے پہلے ہم ایک مرتبہ پھر سراج کی 'کتاب اللمع' کی طرف رجوع کرتے ہیں :

''شیخ ابو النصر نے فرمایا کہ صوفی کی پہچان یہ ہے کہ وہ ہر اس چیز کو ترک کرنا ہے جو براہ راست اس سے تعلق نہیں رکھتی اور اس کے مطلب و مقصود کے حصول میں حائل ہوتی ہے اور اس کا مقصود سوائے اللہ کے کچھ اور نہیں ہوتا ۔ وہ دنیا میں لباس ، کھانے پینے ، غرض ہر چیز میں کمی کرتا ہے اور فقر کو غنا ہر اختیار کرتا ہے ، خلق پر شفقت کرتا ہے ، خلق پر شفقت کرتا ہے ، خلق پر شفقت کرنا ہے ، صغیر و کبیر کی تواضع کرتا ہے ، قضائے اللمی پر راضی ہوتا ہے ، صبر کرنا ہے ، مجاہدہ کرتا ہے ، نفس کی نفس ک

## اس کی مزید صراحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

'الله تعالی نے تمام مومنین سے بلند و برتر مرتبہ ان کا رکھا ہے جو اولی انعلم اور قائمین بالقسط ہیں اور ملائکہ کے بعد انھی کی شہادت پیش کی ہے اور سرور کائنات نے بھی علماء کو جانشین انبیاء قرار دیا ہے ۔ سو یہ القاب میرے خیال میں ان لوگوں کے حق میں وارد ہیں جو کتاب الله کا سررشتہ مضبوط تھاسنے والے اور رسول کریم م کی متابعت میں بورے کوشاں اور صحابہ اور نابعین کے نقش قدم پر چلنے والے اور الله کے اولیا اور متقین اور صالحین کی راہ اختیار کرنے والے ہیں اور ایسے اشخاص کو طبقات سہ گانہ میں رکھا والے ہیں اور ایسے اشخاص کو طبقات سہ گانہ میں رکھا جا سکتا ہے ۔ ایک طبقہ ارباب حدیث کا ہے ، دوسرا فقہاء کا ور تیسرا صوفیاء کا ۔ بس یہی طبقات سہ گانہ اولواالعلم اور تیسرا صوفیاء کا ۔ بس یہی طبقات سہ گانہ اولواالعلم اور

ترجمه از راقم Ibid p, 11, - ۲.

قائم بالقسط كمي جانے كے مستحق بين جو انبياء كے جانشين بورنے ہيں...ليكن اس اشتراك كے بعد صوفيا انواء عبادات، حقائق طاعات اور اخلاق جميلہ سے جن درجان عاليہ اور منازل رفيعہ كو طے كربے لگتے ہيں وہاں تك عالم ظاہرى اور فقہاء اور اصحاب حديث كى بھى رسائى نہيں ہو سكتى... صوفها كى اولين خصوصيت يہ ہے كہ وہ الله ہى پر نظر ركھتے سوفها كى اولين خصوصيت يہ ہے كہ وہ الله ہى پر نظر ركھتے ہيں۔ ان كا مطلوب و مقصود تمام تر الله ہى الله ہوتا ہے اور ما سوا اور لا يعنى مشغلوں سے انھيں كوئى واسطہ نہيں ہوتا ۔ انہيں ہوتا ۔ انہیں ہوت

شیخ ابو النصر سراج کے نزدیک شریعت کے دو پہلو ہیں:
ظاہر اور باطن ۔ دونوں پہلوؤں کی صراحت قرآن ، حدیت اور شعائر
اسلام میں موجود ہے ۔ تصوف یا طریقت علم باطن ہے ، باطن کے
اعال سے تعلق رکھتی ہے جن کی بنیاد قلب پر ہے ۔ ظاہر و باطن
کا یہ فرق تصوف کے مسلک میں ایک نمایت اہم عقیدہ ہے بلکہ
ایک طور پر اگر اسے تصوف کی بنیاد اور اساس قرار دیا جائے دو
غلط نہ ہوگا ۔ زندگی کے دو پہلو ہیں: خارج اور باطن ۔ عالم دو ہیں:
ظاہر و باطن ۔ مذہب کے دو پہلو ہیں: ظاہر و باطن ۔ قرآن اور حدیث
میں بھی ظاہر و باطن کا فرق ہے ۔ صوفی وہ ہے جو باطن کو اصل
محجھتا ہے ، اس پر غور کرتا ہے اور اس وسیلہ سے حقیقت تک
محجھتا ہے ، اس پر غور کرتا ہے اور اس وسیلہ سے حقیقت تک
محبھتا ہے ، اس پر غور کرتا ہے اور اس وسیلہ سے حقیقت تک
خود فرآن حکم میں موجود ہے:

ر کتاب انزلناه الیک مبارک لیدبروا آیاته و لیتذکر اولواالالباب ـ " (قرآن ۲۸-۲۸)

٢١ - كتاب اللمع ص ١٠٠

اسی بنا پر فکر باطنی اور مراقبہ تلاش حقیقت کے لیے صوفبوں کے نزدیک نہاست اہم ہے۔ اس رجعان کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ صوفیاء نے قرآن حکیم کی بعض آیات پر نہایت زور دبا ہے اور ان کی اس طرح تشریج ، نفسیل اور تفسیر کی ہے کہ ان کی وصاحت بھی عام نوشیعات سے محتلف ہوگئی ہے ۔ ظاہر و باطن کے اس فرق نے ان کر اس قدر شدت اختیار کی کہ بعض صوفیاء نے مذہب کے ان دو بہلوؤں کو الگ الگ کر کے شریعت اور طریقت کے دو راستے الگ الگ کر لیے ۔ نسریعت ، عبادات اور رسوم کی بابندی صرف اللک الگ کر لیے ۔ نسریعت ، عبادات اور رسوم کی بابندی صرف اہل شریعت کے لیے باقی رہ گئی ، اہل طریقت ان سے آزاد ہوگئے اور سمجھا جانے اگا کہ ان کے اپنے تجربات اور ذاتی مکاشفات ان کے لیے کافی ہیں ۔ اس رجعان نے ادنی شدت اختیار کی کہ آگے جل کر بعض نام نہاد صوفیوں نے نود کو شریعت کی ہر پابندی سے آزاد کر لبا حالانکہ خود صوفیوں کے نزدبک حقیقت اس کے برعکس ہے جسے ابوالقاسم عبدالکریم بن ہوازن القشیری روفات ۸۲ ہم (وفات ۸۲ ہم) نے بیان کبا ہے:

''تصوف کی ساری بنیاد اسی پر ہے کہ آداب شریعت کی پابندی رہے ، حرام اور مشتبہ چبزوں سے دست کشی کی جائے۔ ناجائز اوہام اور خیالات سے حواس کو آلودہ نہ کیا جائے اور غفلتوں سے بچ کر اللہ تعاللی کی یاد میں وفت گزارا جائے۔"''

یمی بزرگ ایک اور سوقع پر فرماتے ہیں :

''جو شخص کلام اللهی کا حافظ اور احادیث رسول کا عالم نہیں ہے ، نہیں اس کی تقلید طریقت کے باب میں درست نہیں ہے ، اس لیے کہ ہارہے اس سارے علم کا ماخذ قرآن اور حدیث ہیں ۔"

۲۲ ـ تصوف اور اسلام ، مولانا عبدالهجد دریا بادی ، صفحه یه ـ

صوفی اور نصوف کے متعلق بعض اور اکابر صوفیا کے خیالات دیکھیے:

1- الصوق اذا نطق بان نطق عن الجقائق و ان سكت لطةت عنه الجواج بقطع العلائق - (ذوالنون مصرى )

(حضرت ذوالنون مصری نے فرمایا کہ صوفی وہ ہے کہ جب وہ گفتار میں آتا ہے دو اس کی زبان حقائق کی درجان ہوتی ہے اور جب خاموش ہو جانا ہے دو اس کے اعضا ، قطع علائق ہر زبان حال سے شہادت دینے ہیں) ۔

٧- النصوف نعت العبد فيه فيل بعت للعبد أو للحق ، فقال نعت الحق حفيفه و نعت العبد سا - (جنبد بغدادي م

(حضرت جنید بغدادی ہے فرمایا نصوف وہ صفت ہے جس میں بندہ کی اقامت کی گئی ۔ لوگوں نے پوچھا یہ صفت بندہ کی ہے یا حق کی ، جواب دیا کہ حقیقتاً تو حق کی ہے مگر صورتاً بندہ کی ہے ،

٣ـ التصوف درک كل حف للنفس (ابوالحسن نوري)

(حضرت ابوالحسن نوری نے فرمایا تصوف عام حظوظ نفسانی کے ترک کا نام ہے) -

م. الصوفيا سم الذين صفت ارواحهم نصاروا في الصف الاول بين يدى الحني (ابوالحسن نورى)

(حضرت ابوالحسن دوری نے فرسایا صوفی وہ لوگ ہیں جن کی روحیں آلایشوں سے پاک ہو چکی ہیں اور اب وہ رب العزت کے حضور میں صف اول میں حاضر ہیں) -

٥- الصوفي الذي لا يملك و لا يملك (ابوالحسن نوري)

(حصرت ابوالحسن نوری نے فرمانا صوفی وہ ہے جو نہ خود کسی چیز کا مااک ہو اور نہ کوئی اس کا مالک ہو) ۔

- المصوف رويد الكون بعين النقص بل محض الصرف من الكون (ابو عمر دامشقی)

(سسوف نام سے کائنات کی جادب عبد جوئی کی مگاہ سے دیکھنے کا بلکہ سرے سے نہ دیکھنے کا)۔

ے۔ النصوف شرک لانہ صیانہ القلب عن رویۃ الغیر ولا غیر (شبلی)

(حضرت شبلی نے فرماہا تصوف ایک طرح کا شرک ہے اس لیے کہ یہ نام ہے فلمب کو غیر سے مجانے کا حالانکہ غیر کا وجود ہی سرے سے نہیں ہے) -

٨- التصوف صفا السر من كدورة المحالفه

(مصوف نام ہے فلب کو مخالفت حنی کی کدورت سے پاک رکھنے کا) ۔

الصوق لا يرئ ى الداربن مع الله غير الله (شبلي)

(حضرت شبلی نے فرسایا صوف دونوں جہانوں میں اللہ کے سوا اور کسی کو ہاں دیکھتا) ۔

. ۱ - التصوف اسقاط الرويه للحق ظاهراً و باطناً (على بن بندار نيشا پورى) -.

(علی بن بندار نیشاپوری نے فرمایا کہ نصوف یہ ہے کہ بجز حق ہی حوں کے ظاہر اور باطن میں اور کچھ نہ نظر آئے)۔

اگرچہ تاریخ تصوف بالخصوص متأخرین صوفیاء کے یہاں اس کے علاوہ بھی تصوف اور صوفی کے بارے میں بہت کچھ کہا گیا ہے

ابکن دور اول کے صوفیاء بار ہار اس بات پر زور دستے ہیں کہ اصل ابلائی تصوف کے بنیادی ماخذات قرآن ، احادیث ، اصحاب رسول اور نابعین کی زندگی اور متفدسین صوفیاء کی نعلمات و ارتبادات ہیں ۔ حوفی سفرات کے نزدیک صوفی اور غیر صوفی کی تمبز کی بنباد خود مرآن حکم میں موجود ہے۔ شبخ الامام ابو النصر سراج طوسی لکھنے ہیں ۔ "

''الله بعاللی نے کلام پاک میں صادفین و صادقات ، فائتین و فائتان ، خاشعین ، موقنین ، خلصین و محسنین ، حائفین ، راخین ، راخین ، متفین ، معطفین ، مجتنبین ، عابدین ، صابرین ، راخین ، متوکلین ، ابرار ، مقربین وغیره سے خطاب کیا ہے ۔ یہ خطابات اسے ہی (صوفیاء) لوگوں کے لیے ہیں ۔ جنانجہ رسول الله ع نے فرمایا کہ میری است میں ایسے لوگ ہوں کے صوب کیا جائے گا اور عمر ان میں سے ہیں ۔"

حضرات صوفیا کا دعوی ہے کہ قرآن حکیم میں جا بجا ایسی آیات موجود ہیں جن سے ان کے مسلک کی تائید ہوتی ہے۔ مثلاً قرب اللہی کا مسئلہ لیجیے۔ صوفیا کی تمام تر کوششوں کا مقصود میں فرب اللہی اور معیت حاصل کرنا ہے۔ بظاہر عبد اور معبود میں بڑا فرق ہے اور ایسی صورت میں قرب یا وصل کا سوال کیوں کر پیدا ہو سکتا ہے ؟ لیکن خود قرآن حکیم میں اللہ تعاللی اپنے آپ کو ہاری شہ رگ سے بھی زیادہ قریب فرماتا ہے 'نمن اقرب الیہ من حبل ہاری شہ رگ سے بھی زیادہ قریب فرماتا ہے 'نمن اقرب الیہ من حبل الورید (۱۵/۵)' اسی دوضوع سے متعلق قرآن حکیم کی مندرجہ ذیل الورید بھی استدلال کیا جاتا ہے:

(۱) و هو معکم اینما کنتم والله بما تعملون بصیر (پ/۲۷، عام اینما کنتم والله بما تعملون بصیر (پ/۲۷، عام ایر)، (تم لوگ کمیں بھی ہو وہ تمھارے ساتھ ہے اور تم جو کچھ کیا کرتے ہو اللہ اس کو دیکھ رہا ہے)۔

٢٢ ـ كتاب اللمع ، صفحه ٢٢ ـ

(۲) ولا یسنخفون من اللہ و ہو سعہم (۵، ۱۳)، (اور خدا سے بردہ نہیں کرتے ہیں حالانکہ وہ ان کے سامھ بموتا ہے)۔

(۳) خن افرب البه منكم ولا كن لا تبصرون (۲2، ۱۹)، (اور سم تم سے زیادہ قریب ہیں مگر تم كو دكھائی نہیں دیتا) - (سم) لا نخافا اننی معكما اسمع و ارئ (۲۰، ۸۸) -

(غم ڈرو نہیں ، میں تم دونوں کے سانھ ہوں سنتا اور دیکھتا ہوں) -

(م) و اذا سألك عبادي عنى فاني قريب (۲، ۲)،

(اور جب ہارے بندے تم سے (ہارے بارے میں) دریافت کر بی تو ( کہد دو) ہم ان کے باس ہیں) ۔

(۱۰) و کان اللہ بکل شی محیطا (۵،۵،) .

(اور سب جیزیں اللہ سی کے قابو میں ببر) ۔

(ے) فاینما تولوا فنم وجہ اللہ (۱، س۱)،

(جس طرف منه کرو ادهر ہی اللہ کا سامنا ہے) ـ

(۸) و هو على كل شي شهيد (۲۲ ، ۱۱) ـ

صوفیا کے نزدیک اللہ تعاللی سے فرب حاصل ہونا اس وجہ سے ممکن ہے کہ وہ ہر شے کے ساتھ بالذات سوجود ہے ۔ چنانچہ قرآن حکیم کی بعض آیات سے اس ہر استدلال کیا جا سکتا ہے :

ان الله کان علی کل شی شهیدا (بر چیز الله کے پیش نظر ہے)۔
وما دکون فی شأن وما تتلو امنہ من قرآن ولا تعملون من عمل
الا کنا علیکم شهودا اذ تفیضون فیم (پ/۱۱ ، ع/۱۱) ، (تم کسی
حال میں بھی ہو اور قرآن کی کوئی سی آیت بھی پڑھ کر سنانے
ہو اور نم کوئی سا بھی عمل کرتے ہو ، ہم ہمہ وقت جب تم اس
کام میں مشغول ہوتے ہو ، تم کو دیکھتے رہتے ہیں) ۔

و انت على كل شيءٌ شهيد ، كان الله على كل شيءٌ رقبباً فرب و معیت کے مسئلہ میں صوفیاء واقعہ معراج ندوی سے بھی اسدلال کرتے ہیں ۔ ان کے قول کے مطابق اس واقعہ سے بھی اس ی نائید ہوی ہے کہ انسان نرق کی روحانی منزلیں طے کرنے کے بعد قرب اللهي حاصل کر سکتا ہے۔ اسي طرح معرفت اللهي حاصل کرنے کا مسئلہ ہے ۔ صوفیاء کے نزدیک اس جد و جہدکا ماخذ بھی عمات فرآن میں ملتا ہے اور تخلیق آدم میں سے اس کی دلیل دینے ہیں -جب اللہ تعالیٰ نے فرشنوں سے فرمایا کہ میں ایک ایسا آدم تخلیق نرنے والا ہوں جو زمین پر سرا خلیعہ ہو گا نو انھوں نے جواب دیا کہ اے اللہ ! کیا تو ایک ایسی ذات کو بھیجے گا جو فتنہ و فساد کا باعث ہوگی ؟ نہیں ، ہم نیری حمد و ثنا کرتے ہیں ۔ جواب سلا ، بے شک سم جانتے ہیں جو کچھ کہ تم نہیں جان سکتے ۔ اس ارشاد النهي كا واضح مطلب يهي بدو سكتا ہے كه الله تعاللي كو آدم کی کمزوریوں اور خاسیوں کا علم نھا۔ اس کے ساتھ ہی یہ بات بھی اس کے علم میں بھی کہ انھی انسانوں میں جو دنیا میں فتنہ و فساد کے باعث ہوں گے ، ایسے لوگ بھی ہوں گے جنھیں معرفت اللمی حاصل ہو گی ۔ یہی معرفت حاصل کرنے والے صوفیاء ہیں اور تخلیق كَانْنَاكَ كَا مَقْصِد تَخْلَبَق آدم أور تخليق آدم كي غايت معرفت النهي كے سوا کچھ اور نہیں ۔

صوفیوں کی تعلم میں وحدت وجود کا مسئلہ نہایت اہم اور بیادی ہے۔ قرآن حکیم کی مندرجہ ذیل آیات سے اس پر استدلال ہو سکتا ہے:

و کان الله بکل شی محیطا ، و انت علی کل شی شهید ، کان الله علی کل شی رفیبا ـ

اب تصوف کے بعض اور ارکان لے لیجیے - قرآن حکم میں ان کے متعلق بھی تصریحات موجود ہیں - مثلاً ارکان تصوف میں ایک اہم رکن اخلاص ہے جس کا دکر قرآن حکیم میں اس طرح آیا ہے:

فاعبد الله مخلصاً لم الدين الالله الدين الخالص (۳۰: ۳۰) فادعوا الله مخلص له الدين (۳۰: ۱۳۰) وقل الله امرت ان اعبد الله مخلصا لم الدين (۳۹: ۱۳۰) وقل الله اعبد مخلصا لم ديني (۳۹: ۱۳) واذكر في الكتاب دوسيل انم كان مخلصاً و كان رسولاً نبياً (۲۳: ۱۹) د

صوفهاء کرام نے 'صدق' ہر بڑا زور دیا ہے۔ خراز نے تو پورا ایک رسالہ 'کتاب الصدق' کے نام سے صدق کی صوفیانہ نوجیہ و نشریع پر صرف کر دیا ہے۔ اس رسالہ، میں حراز نے صدق کے سلسلے میں قرآن حکیم کی حسب ذیل آبات پیش کی بیں:

يا ايها الذين أمنوا انقو الله و كونوا مع الصادقين ، فلمو صدقوا الله لكان خيراً لهم ، رجال صدقوا ، ،ا عاهدوا الله عليه ، واذ لر في الكماب السمعيل انه كان صادق الوعد ـ

مرار حس کی بار مار صوفیاء تلقین کرلے ہیں ، اس کے بارے میں قرآن کریم میں بار بار ارشاد ہوا ہے:

یا ایها الذین آمنوا اصبروا و صابروا ، ولئن صبرتم لهو خیر للصابرین و اصبر وما صبرک الا بالله ، و اصبر لحکم ربک فانک باعیننا ، و اصبر علی ما یقولون واهجرهم هجرآ جمیلاً ، واصبروا ان الله مع الصابرین ، و بشر الصابرین فجعل لهم الکرامة بالبشری -

صوفی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰی کی محبت دنیا دو ترک کرنے اور اس کی زینت اور بہجت سے دور رہنے میں ہے۔

ولا سمدن عينيك الى ما متعنا به ازواجاً منهم زهرة الحليوة الدنيا لنفتنهم فيه فتمنوا الدوت ان كنتم صادقين (البقر - ٩٣) پس آرزو كرو تم موت كى اگر تم سچے ہو۔

ترک دنیا تو تصوف کے سانھ لازم و سلزوم ہوا ، اس کی بنیاد بھی اس امر پر ہے کہ دنیا کی حیات کو قرآن کریم میں 'لہو و

اعب ابتایا گیا ہے۔ صوفیاء جس صفت کو زہد کہتے ہیں اس کی یہی خیاد فرار دیتے ہیں:

انما الحیواة الدنیا لعب و لهوو زینه و تفاخر بینکم(۱۹/۵۷) (جانو که دنیاکی زندگانی لهو لعب ہے اور بناؤ کرنے اور بڑائی کرنا اپس میں) -

زبن للناس حب الشهوات من النساء والبنين و القناطير المقنطرة من النهب و الفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ، ذالك متاع الحبواة الدنيا وما الحيوة الدنيا الا مناع الغرور (٣/٣) - اور اسى بنا پر صوفياء في توكل كى تلقين كى ہے:

و على الله فتوكلوا ان كنتم مؤمنين ، ان الله يحب المتوكلين - اور حوف اللهى بر بهى زور دبا ہے كه قرآن حكيم ميں ارشاد بهوا ہے:
و اباى فاتقون و اياى فرهبون ، فلا تخشوا الناس و اخشون يخافون ربهم من فوقهم -

اور محبت کے بارے میں فرسایا گیا ہے:

والذين اسوا اند حباً لله فان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم

#### اور رضامے النہی کا مسلک:

فلا و ربک لایومنون حتی محکموک فیما شجر بینهم تم لا یجدوا فی انفسهم حرجاً مما فضیت و یسلموا تسلیماً (م: ۲۸) -

صوفیاء کے یہاں دیدار النہی کا مسئلہ نہایت اہم اور بنیادی ہے ورآن حکیم کی بعض آیات سے اِس پر بھی صوفی دلیل کرتے ہیں۔ مثلاً وجوہ یومئذ ناضرۃ الی ربھا ناظرہ (۵۵/2)

(مومنوں کے چہرے اس دن تر و تازہ ہوں گے اور وہ اپنے رب کی طرف دیکھ رہے ہوں گے)

فقر کے سلسلے میں شدخ سراج کناب اللمع میں فرمائے ہیں کہ فقر کی عظمت قرآن حکیم اور حدیث نہوی سے ثابت ہے اور قرآن حکیم کی ید آیت اس کی تائید میں نقل کرتے ہیں :

للفقراء الذين آحصروا في سببل الله لا بستطيعون ضرباً في الارض يحسبهم انجاهل اغنياء من التعفف بعرفهم بسيماهم لا يسئلون الناس التعافاً (٢/٢٥) -

ما ايها الناس انتم الففراء الى الله والله عنى حميد ـ

صوفیاء کے نزدیک اللہ تعالیٰی ہی خیر و شرکا علم رکھنا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ انسان جس چہز میں اپنی خیر یا بھلائی سمجھنا ہو وہ اس کے حق میں مضر دا شر ہو ۔ اس لیے شایان عبد یہ ہے کہ ہر حال میں راضی برضامے الہٰی رہے اور اسی مبں اپنی فلاح و بہبود سمجھے ۔ درآن حکیم کا ارتباد ہے :

عسیل آن نکر هوا شیئاً و هو خبر لکم و حسیل آن تحبوا شیئاً و هو شر لکم و الله بعلم و آنتم لا تعلمون (البقر ۲۱۵) ـ

(شاید یہ کہ مکروہ رکھو تم ایک چیز کو اور وہ تمھارے واسطے بہتر ہو اور شاید یہ کہ تم ایک چیز کو دوست رکھو اور وہ تمھارے واسطے بری ہو اور اللہ جاننے والا ہے اور تم نہیں جانتے)۔

اگرچہ بہ مسئلہ عملی زندگی میں نہایت خطرناک رجحانات کی بنیاد بن سکتا ہے لبکل اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اس کی اساس اس آیت میں موجود ہے اور صوفیاء نے عام طور پر اسے بڑی اہمیت دی ہے۔ شبلی لکھنے ہیں:

ووعارف اوست که منع نزد او دوست تر از عظا باشد"

اسی سے توکل بالخصوص رزق اور کسب معاش کے معاملہ میں ایک خاص توجیہ کی راہ نکل آئی ۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہے:

و ما من دابة في الارض الا على الله رزقها

(اور زمین کے جتنے جاندار ہیں سب کی روزی اللہ کے ذمہ ہے)۔ و کاین من دابة لا تحمل رزقها اللہ یرزقها و اباکم

(اور کتنے ہی جاندار ہیں کہ وہ اپنا کھانا لادے نہیں پھرنے اور ان کو بھی روزی دیتا ہے اور تم کو بھی) ۔

الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده و يقدر لم

(ابنے بندوں میں سے اللہ جس کی روزی کو چاہتا ہے کشادہ نر دیتا ہے اور جس کی جاہتا ہے تنگ کر دیتا ہے)۔

آلام و مبصائب پر راضی برضا رہنا صوفیا کے نزدیک اس لیے ضروری ہے کہ جتنی مصیبیں زمین پر اور انسانوں پر نازل ہوتی ہیں وہ پہلے سے لکھی جا چکی ہیں:

ما اصاب من مصيبة في الارض ولا في انفسكم الا في كتاب من قبل ان نبراها ان ذالك على الله يسير (٢٢/٥٤)

(جتنی مصیبتیں زمین میں اور ہمھاری ذات پر نازل ہوتی ہیں ان کو پیدا کرنے سے پہلے ہی ہم نے کتاب میں لکھ رکھا ہے۔ یہ اللہ کے لیے آسان ہے)۔

ظاہر ہے تقدیر اللہی اور توکل کا یہ انداز حصول معاش اور کشمکش حیات میں زیادہ معاونت نہیں کر سکتا بلکہ اس کے برعکس کاہل اور عمل سے گریز کرنے والی طبائع اپنی کم کوشی ، عافیت پسندی اور فرار کی ذہنیت سے گریز کے لیے جانہ تلاش کر لیتی ہیں اور یہ صورت بالخصوص ایسے زمانے میں پیش آئی ہے جب کوئی قوم دور زوال سے گزرتی ہوتی ہے ۔ عمل کا فقدان ہوتا ہے ، طبیعتیں جد وجہد سے بیگانہ ہو چکی ہوتی ہیں اور ہر معاملہ میں کم سے کم مذاحمت کا راستہ اختیار کرنے کی تلاش ہوتی ہے ۔ یہ صورت

اس لیے بیدا ہوتی ہے کہ تقدیر اور توکل کے ان تصورات کو اس کل معاشرتی اور معاشی نظام سے الگ کر کے دبکھا جاتا ہے جن پر قرآن حکیم نے زور دیا ہے ۔

یهاں تک تو بحث بعض تصورات اور افکار سے تھی ۔ صوفیانہ اعلیٰ ، اذکار اور اوراد و وظائف کے لیے قرآن حکیم کی بعض آبات سے استدلال کیا گیا ہے ۔ مثلاً صوفی 'ذکر'کو ایک اہم مربہ دبیے ہیں ۔ فرآن حکیم میں ارتباد ہوا ہے:

## فاذ کرونی اد کرکم ، اذ کرو الله ذکراً کثیرا

ان جند منالوں سے یہ بات واضع ہو جاتی ہے کہ صحمح اسلاسی تصوف کی بنیاد قرآن پر استوار ہے اور اس مسلک میں کوئی ایسی چیز نہیں جو اسلام اور اسلامی تصور سے ہم آہنگ نہ ہو ۔ اس سے ایک قدم اور آئے بڑھائے تو صوفیا خود اس کا قرار اور اعتراف کر نے ہیں کہ احادیث اور رسول اکرم صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی سیرت ، صحابہ فر اور تابعین کا قول اور عمل ایک نمونہ اور مثال ہے ۔ ان سب کی زندگی سے صوفیوں کو اپنے مسلک میں تزکیہ نفس ، اخلاق ، نیکی ، حسن، خلق، رضا ، صبر، توکل ، خدمت خلق، تصفیہ اخلاق ، نیکی ، حسن، خلق، رضا ، صبر، توکل ، خدمت خلق، کسب حلال ، ذکر حتی ، عبادت و ریاضت کا سبق ملتا ہے ۔ چنانیہ شہاب الدین سہروردی (وفات ۲۳ ہے) فرمانے ہیں :

''تصفیہ ٔ قلوب اور نزکیہ ٔ نفوس براہ راست تعلیات مصطفوی کا نمرہ ہے اور جو شخص اس سرچشمہ ٔ رشد و ہدایت سے جتنا زبادہ سیراب ہوا ، اسی فدر صفامے قلب اور تزکیہ ٔ نفس سے بھی بہرہ اندوز ہوا ۔'' (عوارف المعارف) ۔ آگے چل کر وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

''صوفیاء نام ہے اس گروہ کا جس نے ہر قسم کی پیروی رسول ' کا حق ادا کر دیا اور سنت رسول ' کو ِ انتہائی درجہ تک پہنچا دیا ۔' حضرت شییع عبدالقادر جیلایی (وفات ۲۵۹۱) کا مول ہے:

'' پیروی سنت کرنے رہو اور راہ بدعت اختیار نہ کرو ، اطاعت کرو اور دائرہ اطاعت سے باہر نہ ہو۔" (فتوح الغبب)

شیخ الاسلام ابو النصر سراج لکھتے ہیں کہ اسوۂ رسول صلعم کے تعد حضرات صوفیاء کے نزدیک سب سے اہم اسوہ صحابہ خ ہے ـ كتاب اللمع مين اس باب كي بهلي فصل كا آغاز اسوة حضرت ابوہکر صدیق رضسے ہوتا ہے جس میں حضرت ابوبکر <sup>ہے</sup> کو اعظم الخوف اور اعظم الرجا کہا گیا ہے۔ حضرت ابوبکر<sup>وء</sup> فرمائے بھے کہ اگر مجھے معلوم ہو کہ صرف ایک شخص دوزخ میں جائے گا تو میں دروں کا کہ وہ ایک شخص میں ہی نہ ہوں اور اگر معلوم ہو کہ صرف ایک شخص جنت میں داخل ہوگا تو محمر امید ہوگی کہ وہ ایک شخص میں ہی ہوں۔ بلاشبہ خوف و رجا کی یہ ایسی منزل ہے جسے مثالی کہم سکتے ہیں ۔ ایثار اور توکل علی اللہ کی بھی ایسی ہی مثال حضرت ابوبکر<sup>رہ</sup> کے کردار سے ملتی ہے ۔ اس سلسلے میں سراج نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک روز رسول پاک صلعم نے اصحاب سے خدا کی راہ میں مال طلب کیا ۔ سب نے حسب استطاعت مال و منال حاضر کر دیا۔ حضرت عمر رض سے رسول اللہ صلعم نے دریافت کیا کہ اے عمر گھر والوں کے لیے کہا جھوڑ آئے ؟ جواب ملا کہ یا وسول الله صلعم آدها مال آل و اولاد كا حق تها ، آدها خدا كي راه مين قربان ہے ۔ یہی سوال حضرت ابوبکر ر<sup>و</sup>سے ہوا، جواب سلا جو موجود تھا سب لے آیا ہوں ۔ ابوبکر بھ اور اس کے اہل و عیال کے لیےخدا اور اس کا رسول صلعم کافی ہے۔ سراج لکھتے ہیں کہ صوفیاء اس مثال کو اپنے لیے دلیل راہ بنا سکتے ہیں ۔

جیسا کہ پہلے کہا گیا ہے پہلی صدی ہجری تک اسلامی تصوف کم میں ابسے عناصر شامل نہیں ہوئے تھے جس سے صوفیوں کا مسلک

عام مسلانوں سے الگ ہو جائے۔ اس کی ایک وجہ یہ تھی کہ وہ لوگ باقی تھے جنھوں نے رسول اکرم م کے مبارک عہد اور خلفا کا زمانہ دیکھا نھا لیکن خلافت بنو امیہ کے عہد مبی دارالخلافر کے دمشق اور بعد ازاں بغداد منتقل ہونے کے بعد اس میں نئے نئے عناصر داخل بولے لگے۔ ان رجعانات فی ایک جھلک عبداللہ بن المبارک مروی (وفات ۱۸۱/۵) کے رسالہ کتاب الز عد میں سلی ہے جس میں زہد کے متعلق مختلف احادیث جمع کی گئی ہیں ۔ لیکن اس میں بھی کوئی قباحت یہ تھی ۔ البتہ اس کے بعد صوفیاء کے رجحانات عام پابند شرع مسلمانوں کے افکار و عقائد سے الگ ہونے لگے۔ یہ سلسلہ بشر بن الحافی (وفات ۱ ۱۸۸۰/ ۲۲۵) سے شروع ہوتا ہے جس کی تفصیل بیان ہو جکی اور حارث بن آسد المحاسبی مک پہنچتا ہے۔ ان کی ولادت بصرہ میں، ۲۵/۱۹۵ همیں ہوئی ۔ ابتدائی عمر میں بغداد چلے آئے اور یہیں ہمع/ممرم میں وفات پائی ۔ احمد ابن حنبل مشمور فقیم سے حارث کے بارے میں لکھا ہے کہ انھوں نے اپنی تصانیف کی بنیاد ضعیف حدیثوں پر رکھی ہے۔ اس موضوع پر ہم آئے چل کر اظہار خیال کرس کے ۔ مشہور صوفی حضرت جنید انھیں حارث کے شاگرد تھے ۔ ان کی کتابوں کی تعداد خاصی ہے جن میں خاص طور پر 'محاسبہ' ہر زور دیا گبا ہے۔ 'رعابة لحقوق اللہ' ان کی مشہور کتاب ہے اور بعض محففین کے نزدبک امام غزالی<sup>رم</sup> اپنی مشہور تصنیف احیا، علوم الدین لکھنے وقت اس سے متأثر ہوئے تھے۔ دوسری مشہور تصنیف کتاب الوصایا ہے جس میں عارفانه مضامین ہیں ۔ کتاب التواہم میں موت اور قیامت کے خوف کا ذکر ہے آور آخر میں دیدار اللہی کا بیان ہے ۔ ایک اور مشہور رسالہ فصل فی المحبة کے عنوان سے ہے ۔ اس میں لکھتے ہیں:

''اللہ تعالیٰ نے مؤمنین کی محبت کی نصدیق فرمائی ہے۔ چنانچہ قرآن مجید کا ارشاد ہے کہ جو ایمان لانے والے ہیں ،

خدا سے مجبت کرتے ہیں ۔ "والذین آمنوا اند حباً لله" نور شوف دل میں مجبت سے پیدا ہوتا ہے اور جب الله نعالی اپنے بندہ کے قلب میں یہ چراغ روشن کرتا ہے تو یہ قلب کے تاریک گوشوں تک پہنچ جاتا ہے یہاں نک کہ وہ اس سے منور ہو جاتا ہے ۔ یہ چراغ کبھی نہیر بجھتا سوا ہے اس صورت کے کہ انسان اپنے اعمال پر نکبر کرنے لگے ۔ عشق الئمی کی سب سے واضح نشانی کثرت نموق ہے جس کے ساتھ مسلسل مراقبہ ، طویل نگہداشت اور مکمل طور پر نفی خودی شامل ہے ۔ اطاعت بھی اس کے سانھ سامل ہے اور ان شامل ہے ۔ اطاعت بھی اس کے سانھ سامل ہے اور ان سب باتوں میں عجلت کی ضرورت ہے کہ ایسا نہ ہو موت آ ہنچے ۔"

عشق کے ذریعے سے معرفت کا حصول آگے چل کر تصوف کا ایک بنیادی رجحان بن گیا اور عشق کو علم پر ، طریقت کو شریعت پر ترجیح کا جذبہ پیدا ہوگیا ۔ تیسری صدی کے ایک اور مشہور صوفی بزرگ ذوالنون مصری (وفات ۲۸۶۱هم) ہیں جو مشہور صوفی بزرگ ذوالنون مصری (وفات ۲۸۶۱هم) ہیں جو وحدت وجود کے قائل ہیں ۔ انھوں نے شاعری کو بھی عارفانہ مضامین کے اظہار کا ذریعہ بنایا ہے اور رابعہ بصری کی طرح نہایت مؤثر عاشقانہ انداز اختیار کیا ہے ۔ ابو یزید بسطامی (وفات ۲۶۵۵) مار ۱۶۲۵ عمل مسلک واضع طور پر شریعت کے پابند عمل مسلمانوں سے کسی قدر مختلف نظر آتا ہے ۔ ان کا قول تھا کہ میں نے اللہ بھی انھیں سے شروع ہوتا ہے جس کے منطقی نتائج یہ ہیں کہ وجود حقیقی صرف اللہ تعالٰی کو اپنی روح میں پالیا ہے ۔ صوفیا کا مسئلہ کنا نی اللہ بھی انھیں سے شروع ہوتا ہے جس کے منطقی نتائج یہ ہیں کہ وجود حقیقی صرف اللہ تعالٰی کا ہے ، باق ہر شے معدوم ہے ۔ کہ وجود حقیقی صرف اللہ تعالٰی کا ہے ، باق ہر شے معدوم ہے ۔ تلاش حق اور خودی کو مثانا ہی اصل ایمان ہے ۔ احمد ابن عیسلٰی تلاش حق اور خودی کو مثانا ہی اصل ایمان ہے ۔ احمد ابن عیسلٰی الغراز (وفات ۱۹۸۹م/۱۸۲۹) نے اس مسئلہ فنا کو عام مسلانوں کے عقیدہ توحید سے ہم آہنگ کرنے کی کوشش کی ۔ جنید بغدادی

(وقات ۱۰ وع/۹۸ م) جو محاسبی کے شاگرد تھے اور شیخ الطائفہ کہلاتے تھے ، ابو یزید بسطامی سے ایک قدم اور آئے بڑھ جاتے ہیں اور وحدت وجود کے مسئلہ کو فلسفیانہ رنگ دیتر ہیں ۔ ان کے نزدبک کائنات کا مقصد یہ ہے کہ انسان اس عالم کی طرف عود كرے جس ميں وہ وجود ميں آنے سے پہلے تھا۔ تخليق آدم سے پہلے الله تعاللي نے آدم سے خطاب کیا تھا جب کہ آدم کا وجود نہ تھا لبکن آدم خود حق تعاللی کے وجود میں تھا ۔ شیخ الطائف، کے ہی ہم عصر مشہور صوفی منصور الحلاج (وفات ۲۲۹ء/۹،۳۵) تھےجن کا عقیدہ نھا کہ معرفت و سلوک کی سنازل طے کرنے کے بعد صوفی ذات حق میں مل جاتا ہے ۔ منصور نے ان منازل سے گزرنے کے بعد اناالحق کما ، ظاہر پرستوں اور اہل شریعت نے اسے کلمہ کفر سمحھا اور سلاج کو پھانسی دیے دی گئی ۔ صوفیا میں سے بعص حضرات حلاج کا گناہ دہ نہیں سمجھتے کہ اس نے اناالحق کہا بلکہ بہ کہ اس منزل پر پہنچنے کے بعد بھی وہ 'انا' کے پھندے سے باہر نہ نکل سکا ۔ حلاج کا فلسفہ فنا میں بقا کا فلسفہ ہے۔ وہ قرآن حکیم کی اس آیت سے 'کل سن علیھا فان و یبقلی وجہ ربک ذوالجلال والا كرام ، (سورہ رحان ٢٦-٢٦) ، (ہر شے فانی ہے اور باقی رہنے والی صرف تیرے رب ذوالجلال والا کرام کی ذات ہے) یہ استدلال کرتے ہیں کہ انسان اپنی ذات کو فنا کر دے تاکہ اس کی ذات میں بقا حاصل کرے ۔

ھاسبی سے سنصور تک صوفیا کے رجعانات قدرتی طور پر پابند شرع مسلمانوں کے نقطہ نظر سے سخت قابل اعتراض تھے۔ چنافچہ اس بنا پر بعض صوفیاء کو زندیق تک کہا گیا اور ان کی زندگی میں ان پر سختی کی گئی ۔ صوفبوں کے سسلک کی نائید اور تقوبت کا کام ابو سعید ابن العربی نے انجام دیا جو جنبد کے شاگرد دھے اور چن کی وفات ۲۹۶۹/۱۳۳۹ میں ہوئی لیکن صوفیانہ تعلم کی قدیم

ترین مستند دستاویز جو ہمیں اب تک دستیاں ہوئی ہے ،
ابو النصر سراج (وفات ۱۹۸۸ممرمرم) کی کتاب اللمع ہے جس کے حوالے مندرجہ بالا صفحات میں اکثر آئے ہیں۔ بعض اور اقتباسات حسب ذیل ہیں جن سے نہ صرف سراج کا ہی مسلک واضح ہوتا ہے ملکہ ان عام صوفیانہ خیالات کا بھی اندازہ لگایا جا سکتا ہے جو چوتھی صدی ہجری تک عام طور پر رایخ ہو چکے تھے۔

## مستله وحدت وجود:

"جنبد نے فرمایا: واذ اخذ ربک من بنی آدم من ظمورهم ذریتهم" (۱۵۱: ۵)، (اور الله نعاللی نے حضرت آدم کی یشت سے ان کی اولاد نکالی)۔ (قال الجنید فی معنی ذالک فمن کان و کیف کان قبل ان یکون (حضرت جنید نے اس کے معنی میں فرمایا کم انسان اپنی حالت آخری سے حالت اول کی طرف لوئے گا اور اسی عالم میں ہوگا جس میں اپنی تخلیق سے پہلر تھا) ۔"

## بربيز كارى :

شیخ نے فرمایا مقام ورع مقام شریف ہے۔ قال النبی ملاک دینکم الورع ۔

سراج پرہیز کرنے والوں کو طبقات سہ گانہ میں اس طرح تفسیم کرتے ہیں :

- ۔ پہلا طبقہ ان چیزوں سے پرہبزکرنے والوں کا ہے جو 'مشتبہ' ہیں یعنی ایسی اشیاء جو نہ صاف حلال ہیں نہ صریحاً حرام ۔
- ہ۔ دوسرا طبقہ ان اشیاء سے پرہیز کرتا ہے جن کو ان کا قلب منع کرتا ہے۔ چنانچہ حارث ابن المحاسبی کی روایت کی گئی کہ انھوں نے کبھی ایسی غذا نہ کھائی جس پر شبہ ہو۔

م ٧ - كتاب اللمع ، صفحه ٩ ٩ -

سے متفق ہے کہ ہر چیز جو اللہ تعالیٰ سے دور کرے اسے سے متفق ہے کہ ہر چیز جو اللہ تعالیٰ سے دور کرے اسے دور کرتے ہیں قول دور کرتے ہیں۔ سہل بن عبداللہ اور شبلی کا بھی یہی قول ہے۔"

#### مقام زید :

شیخ نے فرمایا زہد مقام شربف ہے اور احوال کی بنیاد ، قاصدین الی اللہ کا چہلا قدم ہے اور ان لوگوں کا جو 'منطقبن الی اللہ اور 'منوکلین الی اللہ بی اور فرمایا کہ 'حب الدنیا راس کل خطیئة و الزهد فی الدنیا راس کل خیر و طاعة ' (دنیا کی محبت ساری برائبوں کی جڑ ہے اور دنیا میں زہد ساری خیر اور طاعت کی بنیاد ہے) ۔

یر ہیز کرنے والوں کی طرح زاہدوں کے بھی تین طبقات ہیں :

- ۱- مبتدی جو اپنے ہاتھ املاک سے خالی رکھتے ہیں اور ان کے دل اس چیز سے خالی ہوتے ہیں جو ان کے قبضہ میں نہیں ہوتی ۔
- ۲- 'متحققین فی الزہد' رویم ابن احمد نے فرمایا 'ترک حظوظ نفس من جمع ما فی الدنیا' زبد ہے لیکن اس میں بھی ایک لذت ہے جو 'ترک' سے حاصل ہوتی ہے ۔
- ۔ تیسرا طبقہ ان لوگوں کا ہے جو جانتے ہیں اور یقین رکھتے ہیں کہ دنیا بالکل بیکار ہے۔

#### مقام فقر:

شیخ نے فرمایا کہ فقر کی عظمت قرآن حکیم اور حدیث سے ثابت ہے ۔ قرآن شریف میں ارشاد ہوا ہے: 'للفقراء الذین احصروا

۲۵ ـ ایضاً صفحہ ۲۵ ـ

۲۰ ۔ ایضاً صفحہ ۲۰ ۔

في سبيل الله الموره بقر ٢٥ ) اور حديث شريف هم الوقال صلى الله عليه وسلم الفقرا زين بالعبد المؤمن من الفواد الجيد على خد الفرس اور ابرابهم بن احمد النخواص كا قول هم كه الفقرا داء الشرف، و لباس المرسلين ، و حباب الصالحين ، و تاج المتقين ، و زين المؤمنين ، و غنيمة العارفين ، و سنية المريدين و حض المطبعين ، و سجن المذنبين ، و مكفر للسيئات و معظم لحسنات و رافع الدرجات و مبلغ الى الغايات و رضا الجبار و كرامة ابل ولايت من الابرار و الففراء ، شعار الصالحين ، داب المتفين …"

پرہیزگاروں اور زاہدوں کی طرح سراج ہے اہل فقر کے بھی نین طبقات قائم کیے ہیں۔ پہلا طبقہ ان لوگوں کا ہے جو کسی شے کے مالک نہیں ہونے اور نہ ظاہر نہ باطن کسی سے کچھ طلب کرتے ہیں اور اگر انھیں کچھ پیش کیا جائے تو قبول نہیں کرتے ۔ نیسرا طبقہ ان سے زیادہ فقر اختیار کرنے والوں کا ہے ۔ تیسرا طبقہ فقیر صادق کا جو مقام صدیقین پر ہے جن کے بارے میں اہراہیم بن الخواص کا قول ہے:

## مقام صبر

#### سراج فرسانے ہیں:

قرآن کریم میں صبر کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے ''انما یو ف الصابرون اجرہم بغیر حساب'' (۳۹/۱۳) (صبر کرنے والوں کو ان کا اجر سے حساب دیا جاوے گا) ۔

ے ہے۔ ایضاً صفحہ ہم۔

صبر کرنے والوں کو بھی سراج نے تین طبقات میں رکھا ہے: (۱) سبصر ، (۲) صابر ، (۳) صبار -

#### مقام توكل:

فرآن حکم میں ارشاد ہوا ہے:

وو على الله فتوكاوا ان كنتم مومنين (اور الله پر توكل كرو اگر نم ايمان والے ہو) (٥/٢٠) -

و من يتوكل على الله فهو حسبه ، و توكل على العزيز الرحيم (٢٦/٢١٤) --

ذوالنون مصری نے فرمایا ''التوکل ترک تدبیر النفس والاخلاع من الحول والقوة ۔" "

قرآن حکیم اور حدیث شریف سے اس کی تائید ہوتی ہے:

''و کان اللہ علی کل شی' رقیباً'' (۳۳/۵۲) (اور اللہ ہر چیز ہر نگہبان ہے)۔

''ما یلفظ من قول الا لدیه رقیب عتید" (۵۰/۵) (نہیں بولتا کوئی بات مگر اس کے نزدیک نگمہان تیار ہیں) ۔

و'الم یعلموا ان الله یعلم سرهم و (نجواهم'') کیا یہ نہیں جانتے کہ اللہ اللہ اور ان کی مصلحت جانتا ہے) ۔

''و یعلم ما تسرون وما تعلنون'' (س/سه) (اور وه جانتا ہے جو کچھ تم پوشیدہ کرنے اور جو کچھ ظاہر کرنے ہو)۔ حدیث شریف ہے :

ورقال اعبد الله كانك تراه فان لم تكن تراه فانه تراك»

٨٧ - ايضاً ، صفحه ١٥

(مراقبہ اور حال کی یہ نوعیت ایسی نہیں جس پر اسلامی شرعی نقطہ فظر سے کوئی اعتراض کیا جا سکے لیکن متأخرین صوفیاء نے اس میں اس قدر شدت اور انہاک اختیار کیا کہ فرائض شرعی اور حقوق معاشرہ سے بھی بے نیاز ہو گئے۔ اس عالم میں انھوں نے اپنی ایک نئی دنیا بسا لی جس کے آثار اور احوال کا سواے خود ان کے کسی دوسرے کو کجھ پتہ نہ بھا۔ اسی انہاک اور شدت کے طور پر دنیوی امور سے وہ قطع تعلق ہیدا ہوا جس نے متأخرین صوفیا کو بدنام اور اس مسلک کو نفی ذات کا فلسفہ بنا دیا)۔

اس بحث کے بعد سراج نے حال فرب کے عنوان سے لکھا ہے اند صوفی جب اس منزل پر پہنچ جاتا ہے تو اسے سوامے خدا کے کچھ اور نظر نہیں آنا ۔ فرمائے ہیں :"

روقال عامر بن عبدالفيس رجاما نظرت الى شي الارايت الله تعالى الرب الله منى -"

اس قرب کے بھی مدارج ہیں:

''انه يقرب من قلوب عباده على حسب ما يرى قرب قلوب عباده له فانظر ما ذا يقرب من قلبك "

## مبت اور عشق اللهي:

محبت اور عشق اللهی کے مسائل صوفیوں کو اس قدر م غوب ہیں کہ بعض کے نزدیک تصوف کی بنیاد ہی محبت اور عشق اللهی پر استوار ہے ۔ مولانا روم فرماتے ہیں ۔۳۰

ہر کرا جامہ ز عشقے چاک شد او ز حرص و جملہ عیبے پاک شد

وم \_ ایضاً ، صفحه ۳

<sup>.</sup> ۳ ـ مثنوی جلد اول ، مرتبه بروخیم ، صفحه سر ـ

شادباش اے عشق پر سوداے ما اے طبیب جمل علتہاے سا ا حدوا نخوت و ناسوس ما اہے تو افلاطون و جالینوس ما جسم خاک از عشق بر افلاک ند کوه در رقص آمد و چالاک شد عشني جان طور آمد عاشفا طور مست و خر موسلی صاعقا با لب دمساز خود گر جفتمی همجو کے سن گفتنیہ، گفتمی ہر کہ او از همزبانے شد جدا یے نوا شد گرچہ دارد صد نوا چونکه کل رفت و گلسنان در گذشت نشنوی زان پس ز بلبل سرگذشت جما معشوقست و عاشق پردهٔ زنده معشوق اسب و عاشق مردة چوں نباشد عشق را پرواہے او او چون مرغے ماند ہے پروامے او من چگونه بهوش دارم پیش و پس چو*ن* نباشد نور یارم پیش و پس

شیخ سراج فرمانے ہیں کہ فرآن حکیم میں جا بجا عشق و محبت

کے متعلق واضع ارشادات موجود ہیں:

ووفسوف یانی الله بقوم یعبهم و یجبونه" (۱۵/۵۵)

(پس اللہ تعالمٰی ایک قوم کو لائے گا کہ پیار کرتا ہے ان کو اور پیار کرتے ہیں وہ اس کو) ۔

وقل آن کنتم تحبون الله فاتبعوبی یحبیکم الله'' (۳/۳۱) (کمه دو که اگر تم الله کو چاهتے هو تو میری پیروی کرو تاکه الله تم کو چاہے) ۔

''یحبونہم کحب اللہ والذین آمنوا اشد حباً للہ'' (۲/۱۶۵) (محبت کرتے ہیں ان سے جیسے کہ محبت اللہ کی اور جو لوگ ایمان لائے بھی اللہ کے واسطے محبت میں زبادہ ہیں) ۔

غرض سراج کی اس تصنیف کو تصوف کی ایک انسائیکاوپیڈیا یا دائرۃ المعارف سمجھنا چاہیے۔ ان کی تعلیم کا خلاصہ یہ ہے کہ صوفیاء علم نے ظاہر سے ممتاز ہوئے ہیں لیکن یہ امتیاز اتباع قرآن و سنت اور اسوۂ رسول و سیرت صحابہ کی پیروی سے ہی حاصل ہوسکتا ہے۔ انھوں نے ایسے صوفیا کے مسلک کی تردید کی ہے '' جو یہ سمجھتے ہیں کہ صوفی کو محض ترک دنیا ، لباس صوف ، شاعری یا ساع ہی سے سب کچھ حاصل ہو سکتا ہے۔ توکل اور اکتساب کی حقیقت بیان کرتے ہوئے روزی کانے اور اسباب پر تصرف کے باب میں فرمائے ہیں:

''من طعن على الاكتساب فقد طعن على السنة ، ومن طعن على التوكل فقد طعن على الايمان ـ''''

پھر ابن سالم کا ایک قول نقل کرتے ہیں :

رس ـ ایضاً ، صفحہ ہم ہم ـ

٣٣ ـ ايغياً صفحه ٥١ ـ ١

## ''<sup>و</sup>التوكل كل حال الرسول ، والكسب سنة الرسول'''

سراج کی اس اہم نصنیف کی یہ تفصیل کسی فدر طویل ہوگئی لیکن اس سے اس عہد تک تصوف کے واضح رجحانات کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ اس کے بعد سعدی نے صوفباء کے نقطہ نظر سے فرآن حکیم کی نفسیر لکھی۔ انھوں نے ایک اور رسالہ بھی لکھا ہے جس میں فرقۂ ملامتیہ اور بعض دوسر نے صوفیوں کے نظریات کی خطا سے بحث کی ہے۔ ""

امام غزالی کا زمانہ اس کے بعد آتا ہے۔ امام صاحب تصوف کی تاریخ کے ایک بڑے ستون ہیں۔ ان کی ولادت ۱.۵۹ مرم میں خراسان میں ہوئی ۔ رواج کے مطابق علوم دین کی تکمیل کے بعد ه ۱۰۹۵/۱۸۸۸ میں مدرسة نظامیه بغداد میں اللهیات کی درس و ندریس شروع کی ۔ وہ اس زمانہ میں شافعی فقہ میں ایک بڑی سند کی حیثیت رکھتے تھے ۔ ۱۰۹۵ ع/۱۸۸۸ میں انھوں نے یہ سلسلہ ترک کر دیا اور نقریباً دس سال عزلت نشینی میں بسر کیے ۔ اس طرح خیالات میں جو تغیر عظیم برپا ہوا ، اس کی تفصیل انھوں نے خود بیان کی ہے ، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ان کے نزدیک حقیقت کا ادراک محض ذاتی تجریج ، عالم کیف اور ایک باطنی انقلاب سے ہی ہو سکتا ہے۔ اس انقلاب کے اسباب سے محث کرتے ہوئے علامہ اقبال لکھتے ہیں کہ یونانی حکمت اور فلسفہ کے مطالعہ نے بلا شبہ ممان مفکرین کے زاویۂ نگاہ کو وسیع کیا لیکن معرفت قرآن کے بارے میں ان کا ادراک اور بصیرت محدود ہو کر رہگئی ۔ خاص طور پر سقراط اور افلاطون کی تعلیات کا یہ اثر ہوا کہ قرآن کا مطالعہ کرتے ہوئے سسلان مفکرین نے یونانی افکار و نظریان کو پیش نظر رکھا اور کم و بیش دو سو سال کے بعد یہ حقیقت ان کی سمجھ میں

٣٠ ـ ايضاً صفحه ٢٩ ـ ـ

س ۔ اس رسالہ کو عفیفی نے اسکندریہ سے سم م و و ع میں شائع کیا ۔

آئی کہ قرآن کی روح بنیادی طور پر غیر کلاسیکی (anti-classical) سے ۔ " اس احساس یا انکشاف کا نتیجہ ایک انقلاب کی شکل میں طاہر ہوا۔ امام غزالی کے افکار میں جو تغیر ہوا وہ کچھ ان کے ذاتی تجربات اور بأثرات کا نتیجہ تھا اور کچھ اس پر کہ انھوں نے مدہب کی بنیاد فلسفیانہ تشکک (Philosophical Scepticism) ہر استوارکی جو اقبال کے نزدیک ایک نہایت عبر محدوظ اساس ہے اور قرآن کی اسرٹ سے بھی اس کا جواز ثابت نہیں ہوتا ۔ ۲ مر حال جب غزالی نے تجزیاتی تفکر (analytic thought) سے مایوس ہو کر صوفیانہ تجربات کا سہارا لیا اور وہاں انھیں مذہب کے لہ ایک آزاد اساس نصیب سوئی اور اس طرح وه مذہب کو علوم اور ما بعدالطبیعیات کے وسیلہ کے بغیر قائم رکھنے میں کامیاب نظر آتے ہیں۔ امبال غزالی کے افکار کے اس حصہ سے اختلاف کرتے ہیں لیکن اس عث کی تفصیلات میں جانے کا یہ موقع نہیں۔ اقبال کے نزدیک رومی غزالی کے معاہلہ میں اسلام کی اصلی روح سے قریب تر ہیں ۔<sup>44</sup> عزالی کے نقطہ نظر کی ترجانی کرتے ہوئے اقبال لکھتے بیں: "To the Muslim school of theology of which Ghazali is the chief exponent, the ego is a simple, indivisible, and immutable soul substance, entirely different from the group of our mental states and unaffected by the passage of time. Our conscious experience is a unity because our mental states are related as so many qualities to this simple substance which persists unchanged during the flux of its qualities."

هم ـ اقبال ليكجرز ، صفحه م ـ

٣٦ ـ ايضاً صفحه ٥ ـ

٣٠ - ايضاً ، صفحه ١٠٠

مسلمان فقہا کے جس طبقہ کے خاص ہمایند نے غزالی ہیں ، ان کے نزدیک 'انا' ایک سادہ ، عبرد ، ناقابل تقسیم و نغیر روحانی شے ہے جو ہماری ذہنی حالتوں کے ساسلموں سے قطعاً مختلف ہے اور رفتار زمانہ کے اثر سے معفوظ ہے۔ ہمارا شعوری ادراک ایک اکائی ہے کیونکہ ہماری ذہنی حالتیں اس سادہ شے سے اتنی مختلف صفات کی حیثیت سے مربوط و منسلک ہیں۔ بہ سادہ شے 'انا' جو اپنی صفات کے تغیر و تبدل میں بھی بغیر کسی تبدیلی کے فائم رہتی ہے۔

یونانی افکار کے خلافہ بغاوت میں جن سسان مفکرین نے حصہ لیا ، ان میں اشاعرہ بھی شامل ہیں جن کے فلسفیانہ اور مابعدالطبیعیاتی افکار میں بغاوت نہایت واضح ہے۔ اس کے بعد یونانی منطق کی بنفید کی گئی ۔ چنانیہ اس منطق کے برعکس نظام آپنے سب سے پہلے اس اصول کو مرتب کیا کہ سارے علم کی ابتدا شک و شبہ سے ہوتی ہے اور اسی خیال کو غزالی نے اپنی مشہور تصنیف احیاء العلوم الدین میں تفصیل سے پیش کیا ہے۔ یہ سارا دور نصوف کے فلسفیانہ اور مابعدالطبیعیاتی پہلوکی ترتیب و اشاعت نصوف کے فلسفیانہ اور مابعدالطبیعیاتی پہلوکی ترتیب و اشاعت کا دور ہے ، جس سے یہ مسلک ایک فلسفیانہ مسلک اور اس کی تعلیات فلسفیانہ اور منطقیانہ محموعہ بن گیا۔

چھٹی صدی ہجری یا بارھوبی سدی عیسوی تک تصوف کے مسالک اس قدر واضع ہو چکے نھے کہ صوفیوں کے الگ الگ سلسلے قائم ہونے لگے ۔ ان میں سب سے پہلا سلسلہ محی الدین عبدالقادر ابن عبد الله الجیلی کا ہے جو اب تک سلسله قادریہ کے نام سے جاری ہے ۔ اس سلسلے کے صوفیاء شریعت پر سختی سے کاربند اور امور دین کے ادا کرنے میں پوری احتیاط اور انہاک ملعوظ رکھتے تھے ۔ کے ادا کرنے میں پوری احتیاط اور انہاک ملعوظ رکھتے تھے ۔ حلول ، تنزیل وغیرہ کے مقابلے کے رجعانات کی سختی سے مخالفت کرتے تھے اور محمام صوفیانہ مسائل کی اساس قرآن اور حدیث پر

٣٨ ـ ايضاً صفحه ٢٩ -

## كتاريات

The Metaphysics of Saiva Sidhanta System - K, Subra- - 1 manyam. Proceedings of the Third Oriental Conference 1924.

A Manual of Buddhaism - Mrs. Rhys David. -The Majjihma Nikaya. The first fifty discourses from the . . collection of medium length discourses of Gautama the Buddha, Bhikku, Silchara,

```
ہے۔ ایضاً ۔
```

Outlines of Islamic Culture, A. M. A. Shustry, Vol. II - 1.

- دی۔ ایضا۔
- ٣٦ ـ ايضاً -
- ے ، ۔ ایضاً ۔
- ر ۲ ـ ایضاً ـ
- و ۲ ايضاً ـ
- . ۳ ـ مثنوى مولانا روم ، مرتبه بروخيم ـ
  - ٣١ كتاب اللمع -
    - ۲ س ۔ ایضا ۔
    - ۳۰ ـ ايضاً ـ
- م ۲ رساله سعدی ، مرتبه عقیقی اسکندریه مم ۹ م ء ۔
  - د خطبات اقبال ، ترجمه نذير نيازي \_
    - ٣٠ ايضاً -
    - ۔ ایضاً ۔
    - ٨٧ ايضاً .

باب اول فصل سوم برصغیر پاک و بهند میں تاریخ ِ تصوف ِ اسلام

## باب اول فصل سوم

# برصغیر پاک و ہند میں تاریخ ِ تصوف ِ اسلام

یہ بتانا مشکل ہے کہ ہندوستان میں نصوف کب یہنچا۔ مسلمان مؤرخین اور عرب سیاحوں کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ عرب تجار کے وسیار سے اسلام سب سے پہلے سواحل مالابار اور جنوبی ہندوستان میں بہنچا ۔ چنانچہ مدراس کے جنوب میں بارہ میل ہر میلاہور میں ایک قدیمی مزار ہے جسے حضرت تمم انصاری سے منسوب کیا جاتا ہے۔ ابن بطوطہ نے اپنے سفرناسہ میں لکھا ہے کہ اس نے سراندیپ یا لنکا میں ہت سے بزرگوں کے مزارات کی زیارت کی جن میں اس نے شیخ عبداللہ عفیف ، شیخ عثاں اور باہا طاہر کے نام گنائے ہیں ۔ ایک اور روایت یہ ہے کہ بابا رتن ایک ہندو بزرگ تھے جنھوں نے دو مرتبہ مکہ معظمہ کا سفر کیا تھا اور رسول اکرم صلعم کو دیکھا تھا۔ دوسرے سفر میں انھوں نے اسلام قبول کیا اور ہندوستان واپس آئے۔ سات سو سال کی عمر پا کر سهم اع میں ان کی وفات ہوئی اور تسربند میں دفن ہوئے - علامہ ابن حجر عسقلانی اور الذہبی دونوں نے ان کا ذکر کیا ہے لیکن مستند تاریخی شہادت کوئی نہیں ملتی ۔ سید سالار مسعود غازی، بالم میاں، سلطان محمود غزنوی کی افواج کے ساتھ ہندوستان تشریف لائے اور ١٠٣٢ء ميں بهرائج ميں ان كا انتقال ہوا ، يهى زمانہ داتا گنج بخش على الهجويرى كا ہے جن كا مزار لاہور ميں مرجع خلائق ہے اور

جن سے علامہ اقبال کو خاص عقیدت نھی ۔ ان کے بارے میں آگے چل کر ہم کسی قدر تفصیل سے لکھیں گے ۔ ہندوستان میں سلسلہ نقشبہدیہ حضرت خواجہ بھاؤالدین سے شروع ہوتا ہے جنهوں نے ۱۳۸۹ء میں وفات ہائی ۔ سلسلہ چشتبہ سندوستان میں حصرت خواجہ معین الدین سے شروع ہونا ہے ، ان کی ولادت سجز مين ١١٣٦ع يا ١١٦٦ع مين اور بقول بعض ١١٣٥ه/١١٦ع مين اور وفات ۱۲۳٦ءمیں ہوئی ۔ ان کا ذکر مھی علامہ اقبال نے بڑے ادب اور احترام سے کیا ہے ۔ انھیں کے خلیفہ حضرت فطب الدین مختمار تھے جن کی ولادت فرغنہ میں ۱۱۸٦ء میں ہوئی اور وفات دہلی مبی ١٢٣٤ء ميں ہوئی - حضرت خواجہ نظام الدين اوليا بھی اسی سلسلے کے ہزرگ بیں جن کے مراز پر علامہ اقبال نے حاضری دی اور دعا مانگی ـ مشهور صوفی نزرگ حضرت خواجه فریدالدین شکر گنج جن کا مزار پاک پٹن مبں ہے ، حضرت خواجہ قطبالدین کے سی مرید اور خلیفہ تھے۔ ان کی ولادت کھیتوال میں ہوئی تھی اور اس طرح ہندی نراد صوفیا کا وہ سلسلہ شروع ہو جانا ہے جس کی شاخی برصغیر پاک و سند میں دور دور نک پھیلی سوئی ہیں اور ان کی خانقابیں اور مزارات اب تک مرجع خلائق ہیں۔

ان میں جن صوفیا کا ذکر ابتداء کیا گیا ہے وہ ریادہ سے زیادہ نیک سیرت ، خوش اخلاق ، دیندار ، بزرگ اور سیدھے سادے مسلمان تھے۔ وہ فلسفی یا حکیم ہونے کا دعوی نہیں کرتے اور نہ کوئی دبستان مذہب یا دہستان فکر قائم کرنے کے مدعی ہیں ۔ مثلاً اس سلسلے میں ہم داتا گنج بخش علی الہجویری کو لے سکتے ہیں جن کی ایک اہم تصنیف کشف المحجوب ہم تک پہنچی ہے اور برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت ہیں ، اس کی

تفہیل اپنے موفع پر بیان کی گئی ہے۔ آپ کا اسم گراسی علی اور ابوالحسن کنبت تھی ، والد کا نام سبد عثان تھا۔ ہجویری اور جلابی غزنی کے نواحی علاقوں میں قیام کی نسبت سے کہلائے ہیں۔ ولادت بقول بعض . . ہمم/ ۹ . . ، ع میں ہوئی ۔ کشف المحجوب میں بعض اساتذہ کا نام بتابا ہے۔ سلسلہ نصوف میں شیخ ابوالفضل محمد بن حسن ختلی کے مرید تھے جو سلسلہ خنیدیہ سے تعلق رکھتے بھے ، کشف المحجوب میں ان کے بارے میں فرمائے ہیں :

'آپ (ابوالفضل) اوباد کی رینت اور عابدوں کے نتیخ دھے۔
میں طریقت میں ان کا پیرو ہوں۔ وہ علم نفسر اور روایات
نے عالم تھے اور نصوف میں حضرت جید کا مساک رکھتے
تھے اور حضرت حصری کے مرید ، ابو عمر قزوینی اور
ابوالحسن سابعہ کے ہمعصر تھے۔ ساٹھ سال تک گوشہ گمامی
میں کوہ لگام پر رہے۔ ان کی ولایت کی بہت سی دلیلیں ہیں
لیکن لباس اور رسوم صوفیہ کی نہ رکھتے تھے۔ میں نے ان سے
زیادہ پر رعب کوئی شخص نہ دیکھا ۔ فرمانے نھے
الدنیا یوم ولنا فیھا صوم ۔"

لاہور میں یہ اپنے ہیں و مرشد کے ارشاد کے مطابق تشریف کا اور نبلبغ دین اور رشد و ہدایت کے ساتھ تالیف و تصنیف کا سلسلہ جاری رکھا ۔ دن میں تعلم دیتے اور رات کے وقت طالبان حق کی ہدایت فرمائے ۔ تذکروں سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی نظر کر سے ہزاروں جاہن عالم بن گئے ، کافروں نے اسلام قبول کیا ۔ کشف الحجوب جس بایہ کی تصنیف ہے اس کے بارے میں کشف الحجوب جس بایہ کی تصنیف ہے اس کے بارے میں حضرت خواجہ نظام الدیں اولیا فرمائے ہیں کہ اگر کسی شخص کہ پیر و مرشد نصبب نہ ہو وہ اس کتاب کو پڑھے توگویا ہیں و مرش مل گیا ۔ میں نے اس کا نمام و کال مطالعہ کیا ہے ۔ مولانا جامی مل گیا ۔ میں نے اس کا نمام و کال مطالعہ کیا ہے ۔ مولانا جامی

پ ۔ ایضا

اسے فن تصوف کی کتب معتبرہ میں شار کرتے ہیں ۔ دارا شکوہ سفینة الاولیاء میں لکھتا ہے کہ فارسی زبان میں اس سے بہتر نصوف کی کتاب نہیں اور یہ مرشد کامل ہے ۔ ہم اس اہم اور بنیادی کتاب سے بعص حوائے نقل کرتے ہیں جس سے مصنف کا مسلک اور ان کے صوفبائد افکار ہر روشنی ہڑتی ہے ۔

### بسئله ُ جِس و قدر

اس سلسلے میں علی الہجویری کا رجحان جبر کی ادک خاص نوعیت کی طرف ہے ۔ نرمائے ہیں :

روبنده بداند که خیریت امور اندر کسب و تدبیر وے بازبسته نبست که صلاح شدگان خداوند تعالی بهتر داند و خیر و شر و که به بنده رسد مقدر است جز تسلیم چه روئے باشد ۔\*\*\*

ران حکیم میں بھی ارشاد ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی خوب جانتا ہے کہ اس کے بناہ کے حق میں کیا بہتر ہے اور اکثر ایسا ہوتا ہے کہ بس جس چیز کو اپنی بھلائی جانتا اور اس میں اپنا نفع دیکھما ہے حقیقت میں وہ اس کے لیے نقصان ہے اور جس چیز کو وہ نقصان ہے اور جس پیز کو وہ نقصان سمجھتا ہے وہ اصل میں اس کا نفع ہے ۔ اس لیے علی ہجویری فرماتے ہیں کہ خیر و شر جو بندہ یر گزرے مقدر اور مقسوم ہے ۔ اس لیے سوائے نسلیم و رضا کے کوئی چارہ نہیں اور خدا ہی خوب جانتا ہے کہ اس کے بندوں کی صلاح اور بہود خدا ہی خوب جانتا ہے کہ اس کے بندوں کی صلاح اور بہود کس باب میں ہے ۔ اسی کی وضاحت ایک اور موقع پر یوں فرمائے ہیں :

وو حاتم الاصم كفت رضى الله عند كد چهار علم اختيار كردم ، از سمد علمهائ عالم برستم ، گفتم كدام است ، گفت يكح آنكد بدانستم كد ريادت و كم

س \_ كشف المحجوب ، ص س \_

نشود ، از طلم، زیافت برآسودم ، و دیگر آنکه بدانستم که خدائ را بر من حقے است که جز من کسے دیگر نتواندگزارد بادائے آن مشغول گشتم ، و دیگر آن که دانستم که مرا طالبے است یعنی مرک ، ازو نتوانم گریخت ، آ نرا بشناختم ، و چمارم آنکه دانستم که مرا خداوندیست مطلع بر من ، ار و سے شرم دائم ، و از ناکردنی بازداشتم ، و چوب بنده عالم بود که خداوند برو ناظر است ، کارے نکند که ازو شرم دارد به قیامت ۔"

توکل کی یہ صورت جس کی بازگشت آکش صوفیا کے بہاں ہلتی ہے دراصل صرف اس دور کی شدید جاہ و مال پرستی کے خلاف ایک رد عمل ہے کہ انسان کے عمل میں اعتدال کی راہ پیدا ہو اور وہ پیٹ کے تقاضوں کے علاوہ دوسرے تقاضوں کو بھی پیش نظر رکھے ۔ یہ درست ہے کہ اگر اس مسئلہ مفسوم کو شدید کیا جائے تو نوکل اور استغنا کو بے حسی ، بے عملی اور جمود میں بدل دیتا ہے اور نصوف کا یہی وہ منفی پہلو ہے جس سے بقول اقبال ترک دنیا کے رجحان کو فروغ ملا ہے اور ملت اسلامیہ کو بڑا ضعف بہنچا ہے۔

## علم کی فضیات

حضرت ابو علی ثقفی نے فرمایا ہے :

"العلم حيواه القلب من الجهل و نورالعين من الظلمة"

اس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے علی الہجویری فرمانے ہیں کہ اس علم میں علم معرفت اور علم شریعت دونوں شامل ہیں۔ اگر علم معرفت نہ ہو تو دل جہل سے مردہ ہے اور علم شریعت نہیں تو دل نادانی سے بیار ہے ، اس لیے کفار کا دل مردہ ہوتا ہے کہ

يم ـ كشف المحجوب ، ص يا يا ـ

الله تعاللی کے علم سے محروم ہوتے ہیں (علم معرفت) اور اہل مخلت کا دیل مردہ اور بیار ہوتا ہے کہ وہ اس کے فرمان کے علم (شریعت) سے محروم ہوتے ہیں ۔

اس تشریج سے در بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ حضرت علی الہجوبری شریعت اور طریقت کو ابک دوسرے سے اللک یا ایک دوسرے کی ضد نہیں سمجھتے بلکہ تکمیل ذات کے لیے علم شریعت اور علم طریقت دونوں کو ایک دوسرے کی تکمیل سمجھتے تھے اور در جو بات عوام میں مشہور ہوئی کہ شریعت اور طریقت کے راسنے الگ الگ ہیں اور اہل طریقت شریعت کی پابندی سے آزاد ہیں اس کی حقیقت کچھ نہیں ۔ بعض نام نہاد متصوفین نے اپنی اس کی حقیقت کچھ نہیں ۔ بعض نام نہاد متصوفین نے اپنی سورت نکالی۔ یہ راہ روی کے لیے اس طرح ایک جواز پیش کرنے کی صورت نکالی۔ ہم آئے جل کر کسی قدر تفصیل سے بحث کریں گے ۔ کشف المحجوب سے بہاں بعض اور اقتباسات پیش کیے جاتے ہیں ۔

## تین آدمیوں کی صحبت سے پرہیز کرلا چاہیے

سیخ المشائخ محیلی بن معاذ الرازی رحمة الله علیه نے فرمایا ہے کہ تین قسم کے آدمیوں سے پرہیز کرنا چاہیے:

١- علاء غافلين

٧- القراء المداسنين

س. المتصوفة الجاسلين ـ

یعنی ایک تو وہ علمائے غافل جو دنیا کو اپنے دل کا قبلہ بنا لیتے ہیں ، سلاطین اور ظالموں کی پرستش اختیار کرتے ہیں اور ان کی بارگلہوں کا طواف کرتے ہیں ۔ جو اپنے غرور اور عقل پر فریفتہ ہوتے ہیں ۔ اممہ اور استادوں کی شان میں زبان طعن دراز کرتے ہیں۔ دوسرے القراء الحداہنین (مداہنت ، ظاہر کردن بخلاف آنچہ در دل

٥ - ايضاً ص ١٣ -

بهد به معنی نفاق و دروغ گفتن) یعنی وه لوگ که اگر کوئی شخص ایسا فعل کرست جو باطل سو لیکن آن کی خوابیش کے مطابق ہو تو اس کی تعریف کرست ہیں اور اگر کوئی کام خواہ حق ہو آن کی خوابش کے خلاف ہو نو اس کی برائی کرتے ہیں ۔ تیسر بے خوابش کے خلاف ہو نو اس کی برائی کرتے ہیں ۔ تیسر بے جاہل متصوفین جنہیں کسی ہیں و مرشد یا مرد کامل کی صحبت نصیب نہ ہوئی ہو ۔

ظاہر ہے اس ببان میں تزکیہ قلب اور تصفیہ نفس کی جن صورتوں کا ذکر ہے وہ اسلام کے محالف نہیں۔ قرآن حکیم میں علم کی تعریف کی گئی ہے اور اسے اللہ تعالمٰی کی نعمت اور خیر کثیر سے نعریب کبا گیا ہے ، لیکن بفول مولانا روم :

علم را بر دل زنی یارے بود علم را برتن زنی مارے بود

علم نے غافلین سے مراد ایسے ہی علم سے ہے۔ دوسرے ریاکاری سے پرہیز کی دعوت ، ظاہر ہے ریاکاری ان اخلاق برائیوں اور خرابیوں میں ہے جنھیں اسلام نے ناپسندیدہ قرار دیا ہے۔ تیسرے وہ صوف کہ جو دراصل صوف نہیں ، جاہل ہیں۔ گویا تصوف بغیر علم اور بغیر مرد دانا کی رہبری اور رہ نمائی کے گمراہی کا راستہ ہے ۔ یہ علم وہی ہے جس کا پہلے ذکر آ چکا ہے اور جس میں علم شریعت اور علم طریقت دونوں شامل ہیں ۔

#### فقر

حضرت علی الہجویری نے فقر پر پورا ایک باب لکھا ہے اور فقر کی تعریف میں قرآن حکیم کی وہ آیات پیش کی ہیں جو ہم کسی اور موقع پر نقل کر چکے ہیں ۔ مثلاً :

يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله و الله غنى حميد

للفقرآء الدين أحصروا في سييل الله لا يستطيعون ضرباً في الارش يحسبهم الجابل اغنياء من التعفف تعرفهم بسيما علم لا يستلون الناس الحافاً و ما تنفقوا من خير فان الله بد عليم .

ُلشف المحجوب ميں بعض احاديث بھي نقل ڀوئي ہيں مثلاً ٦

- ۱- رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فتر اختیار کیا اور فرمایا اے خدا مجھے مسکین مار اور مساکین کے دن شامل کر۔ مساکین کے زمرہ میں مجھے قبامت کے دن شامل کر۔
- ۲- رسول الله صلعم نے فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ تعالی فرمائے گا کہ معرے دوستوں کو میرے نزدیک کرو ، فرشتے دریافت کر بن نے خدایا تیرے دوست کون ہیں ، اللہ تعالی فرمائے گا فقرائے مسا دین ۔
- ۳- رسول الله صلعم نے فرمایا کہ فقر میرے اہل کےلیے باعث فخر ہے ۔ (الفقر فخری)
  - س- رسول الله صلعم نے فرمایا ''الفقر وطن الغیب''

حضرت علی الہجویری نے فقر کے سلسلے میں بعض اکابر صوفیا کے اقوال بھی نقل کیے ہیں۔ مثلاً :

- ۱- شیخ المشائخ ابوالقاسم جنید بن محمد بن الجنید نے فرمایا کہ مقر فلب کو جملہ اشکال سے خالی کرنے کا نام ہے ۔
- ۲- نبلی نے فرسایا ففر محر بلا ہے اور اس کی ساری بلائیں باعث عز و وفار بیں ۔

ظاہر ہے یہاں ففر سے مراد گداگری ، طلب نہیں بلکہ وہ جسے لاسہ اقبال نے فقر غیور کہا ہے اور جس کی بے شار مثالیں انھوں

٦ - ايضاً ص ١٦٠ -

ے۔ ایضا ص ۲ ۔

یے تاریخ اسلام سے پیش کی ہیں۔ فقیر کے ساتھ گداگری ، ذلت اور نکبت کا تصور وابستہ ہوا۔ اس کا سبب سیاسی اور نہذیبی زوال ہے جو الفاظ کے معانی اور مفاہیم کو دلل دیتا ہے۔ صلوۃ کہ قرآن حکیم میں نماز اور عبادت کے لیے آیا ہے اردو میں اس کی جمع صلوانیں بہ معنی گلی اور دشنام ہوگیا اور خلیفہ حجام کو کہنے لگے فاعنبروا یا اولی الابصار۔

## موفی اور تصوف کی حقیقت

اس باب كا آغاز حضرت على الهجويرى نے قرآن كريم كى اس آبت سے كيا ہے:

و عباد الرحمن الذين يمشون على الارض هونا و اذا خاطبهم الجاهلون ، قالوا سلاماً .

اور پھر فرمانے ہیں کہ ایک حدیث ہے:

من سمع صوت ابل التصوف فلا يومن على دعائمهم كتب عند الته من الغافلين -

یعنی جس شخص نے اہل تصوف کی آواز کو سنا اور اس پر آسین ند کہی وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک غافلوں میں لکھا جائے گا۔ اس قول میں لفظ تصوف کا استعال ہی خود اس امر کی قوی شہادت ہے کہ یہ حدیث نہیں کسی صوف کا قول ہو سکتا ہے۔ اس کے بعد لفظ صوف کی تحقیق کی ہے کہ بعض اسے صوف سے بعض صف سے اور بعض صفہ سے مشتق و ماخوذ قرار دیتے ہیں۔ فرمائے ہیں معرف و ماخوذ سمجھنا زیادہ قرین قیاس ہے کیونکہ صوف وہ لوگ ہیں جو اپنے اخلاق اور معاملات کی تہذیب کی کوشش صوف وہ لوگ ہیں جو اپنے اخلاق اور معاملات کی تہذیب کی کوشش کرتے ہیں ، صفائی باطن کی طلب کرتے ہیں۔ صوف کی دو پہچائیں ہیں کہ ایک تو اغیار سے دل کو منقطع کر لیتا ہے اور دوسرے ہیں کہ ایک تو اغیار سے دل کو منقطع کر لیتا ہے اور دوسرے

دئیا کی محبت ترک کر دیتا ہے ۔ یہ دونوں صفات حضرت ابو بکر صدیق ہو میں موجود تھیں اس لیے آپ اہل طریقت کے امام ہیں ۔^

فرمانے ہیں : جو لوگ صوف کہلاتے ہیں دراصل کن کی تین قسمیں بس ؛ ایک صوفی ، دوسرے متصوف ، تیسرے مستصوف ۔ صوفی وہ ہے جو اپنی ذات سے فنا ہو اور بہ حق باق ، جو 'قبضہ' طبائع سے آزاد ہو اور حقیفت سے سوسہ ہو۔ متصوف وہ ہے جو مجاہدہ سے آل کے مرتبہ کی طلب کرتا ہے اور اس طلب میں اپنی اصلاح کرتا ہے کہ معاملات میں آن جیسا ہو جائے۔ تیسرمے مستصوف جو ان دونوں کے مراتبہ سے بے خبر ہوتا ہے اور محض مال و منال اور دنیاوی جاہ و منصب کے لیے ان دونوں کا سا حال بناتا ہے ۔ للہذا صوفی صاحب وصول ہوتا ہے ، متصوف صاحب اصول اور مستصوف صاحب فضول - جن متأخربن نام نهاد صوفيا سے تصوف بدنام ہوا اور ابسی چیزیں تصوف کے نام سے اس مسلک سے مسوب ، وگئیں وہ ظاہر ہے اسی آخری قسم کے صوفیا ہیں۔ انھیں کو اقبال نے دان کا دوکاندار بمانا ہے ۔ اس کا حوالہ ہم علامہ اقبال کے ایک خط بنام آئبر الہ آبادی میں پہلے کو چکے ہیں - صوفیائے كرام كو خود اس زوال كا احساس تها چنانچ، حضرت على الهجوپرى٠٠ ئ ابوالحسن قوسنجه كا ايك قول نقل كيا ہے "التصوف اليوم اسم ولا حقیقة و قدکان حقیقة" یعنی آج تصوف محض ابک نام ره گیا ہے جس میں حقیقت نہیں ۔ اس سے پہلے ایک زمانہ تھا کہ یہ دقیفت نے نام نھا ، (یعنی صحابہ و سلف کے زمانہ میں) ۔

۸ - حضرت ابوبکر صدیق رض کے بارے میں علامہ اقبال نے جو نظم لکھی ہے اُس میں ایثار ، توکل اور قربانی کے بے مثال جنبہ کر سراہا ہے ۔ اس سلسلے میں قرآن اور احادیث نبوی کے حوالے اس نظم کے سلسلے میں ملاحظہ ہوں ۔

<sup>-</sup> كشف المحجوب ص ٢٦ ـ

١ - ايضاً ص ٣٣ -

حضرت علی المهجویری می تصوف کے زوال سے تفصیل سے بعث کی ہے اور بعض آن عقائد کی تردید بھی کی ہے جو متأخرین صوفیا کے یہاں رامج ہوگئے تھے ، مثلاً فرقہ ملامتیہ کے بارے میں لکھتے ہیں :"

'فاق ۔'' اسی طرح اہل نصوف پر سنت نبوی م کی پیروی لازم ہونے نفاق ۔'' اسی طرح اہل نصوف پر سنت نبوی م کی پیروی لازم ہونے کے سلسلے میں مشہور صوفی بزرگ امیر ابو حلیم حبیب بن اسلم الراعی کے باب میں لکھتے ہیں کہ ایک بزرگ ان کے پاس سے کزرے دیکھا نماز پڑھ رہم ہیں اورگرک و گوسفند آن کی نگہداشت کیا کرتے ہیں ۔ نماز پڑھ چکے تو انھوں نے سلام کیا ۔ دریافت کیا کہ بھیڑے بھی بھیڑوں کی طرح کیسے ہوگئے ۔ جواب دیا کہ بھیڑوں کا نگہبان حق سے پیوستہ ہے اور اس کے بعد کاسہ چوی اٹھایا ، پاس ایک پتھر پڑا تھا ، اٹھایا تو ایک چسمہ شہد کا اور ایک دودھ کا اس سے ابلتا تھا ۔ بزرگ نے دریافت کیا کہ یہ درجہ آپ نے کس طرح پایا ۔ آپ نے جواب دیا حضرت محمد رسول انتہ صلی انتہ علیہ و سلم کی پیروی سے اس بارے میں اپنے نقطہ نظر کی وضاحت کرتے ہوئے حضرت علی المجویری کا فول ہے : "

'میں علی بن عثمان الجلابی کہتا ہوں کہ میں نہیں جانتا کہ فارس اور ابو سلمان کون تھے اور انھوں نے کیا کہا ہے۔ جو شخص کسی ایسی بات کا قائل ہو کہ خلاف توحید و نحقیق ہو ، اسے دین سے کچھ حاصل نہ ہوگا اور جب تک دین کہ اصل بنیاد ہے ، مستحکم نہ ہو تصوف کہ اس کی فرع اور نتیجہ ہے ظاہر ہے اس میں خرابی ہوگی ۔"

١١ ـ ايغاً ص ١١

۱۲ - ایضاً ص ۲ ے -

۱۴ ، ایضاً ص ۲۰۳ مر

بعض صوفیا نے تجرد پر زور دیے کر اسلامی نصوف کو بدھ مت اور برہ جاری مسالک سے ملا دیا تھا۔ ان ماخذات پر ہم پہلے بحث کر چکے ہیں۔ حضرت علی المجویری نے اس کی تردید کی ہے اور لکھا ہے کہ قرآن اور حدیث میں نکاح بر بڑا زور دیا گیا ہے اور اسے ایک فریضہ بتایا گیا ہے۔ وہ ایک حدیث بھی نقل کرتے ہیں : اس

کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمابا کہ جو اکیلا ہوتا ہے شبطان اس کے سانھ ہو جاتا ہے ، لیکن اس کے سانھ یہ بھی لکھتے ہیں کہ اگر اس سے انسان صرف مکروہات دنیوی میں گرفتار ہوکر رہ جائے اور صرف طلب دنما اور حرام اختیار کرمے تو ظاہر ہے خرابی کا باعث ہے ۔ اسی لیے بعض صوفا نے تجرید کا مسلک اختیار کیا ۔

تعجب ہے کہ اس موقع پر علی الہجویری نے ایک حدیث جو صوفی اکثر نقل کرتے ہیں لکھ دی ہے کہ رسول اللہ م نے فرمایا کہ آخر زمانہ میں بہترین آدمی وہ ہوگا جو 'خفیف الحاذ' ہو ۔ لوگوں نے دریافت کبا یا رسول اللہ م کیسا خفیف الحاذ ، آپ نے فرمایا کہ جس کے بیوی نہ ہو اور جس کے اولاد نہ ہو۔

ظاہر ہے یہ حدیث نہیں ہو سکتی کہ واضح نص قرآن کے خلاف ہے۔ اسلام کی روح اور عمل اور خود رسول اکرم م کے فول و فعل کے خلاف ہے اور قطعاً کسی صوفی کی ایجاد ہے۔

تصوف میں اسلامی اور غیر اسلامی عناصر کی بحث نہایت اہم ہے۔ اس کے بعض مآخذ سے ہم پہلے بحث کر چکے ہیں۔ مختلف اسلامی اور غیر اسلامی عناصر و اثرات نے جس طرح مسلمان صوفیاء و متصوفین کے خیالات اور افکار پر اثر ڈالا اس کا اندازہ

<sup>۾ ۽</sup> ايضا ص ج ٢٨٠ -

تصوف کی تاریخ سے کیا جا سکتا ہے ۔ یہاں نہایت اختصار سے بعض ا کابر صوفها اور آن کے مسالک کا تذکرہ کیا جاتا ہے کہ اس ارتقا یا زوال کا کسی قدر اندازه هو سکے ۔ رسول اکرم صحابہ ر<sup>حق</sup> اور ناہمین کی زندگی میں صفائے قلب ، سادگی ، نیکی ، فار و قناعت ، توكل و ايثار ، عبادت و رياضت ، عشق رسول ذكر و فكر ح آثار سوجود ہیں لیکن ان کو اسلام کے سوا، کسی اور نام سے نہیں پکارا گیا کہ اس سے بڑھ کر اور کیا شرف اور سعادت ہو سکتی تھی۔ یہ تمام عناصر تصوف کی اساس ہیں اور ان کا ایک اسلامی تصور اور تشریج ہے جس کی تائید ان حضرات کے قول و عمل سے ہوتی ہے لیکن اصطلاحی معنوں میں یہ صوبی نہ تھے اور نہ ان کے تصورات کو تصوف کا نام دیا جا سکتا ہے۔ گو صوفیائے کرام حضرت ابوبكر صديق مظ اور حضرت على مظ تك تصوف اور طريقت کے سلساوں کو پہنچاتے ہیں ۔ ابتدائی دور کے صوفیا میں حسن بصری ۱۰ عبادت و ریاضت اور خوف اللهی کے باعث ممتاز نھے، اپنے ایک مکتوب میں فرماتے ہیں کہ انبیا اور پیغمبروں نے فتر اختیار کیا تھا اور خاص طور پر حضرت عیسلی اور حضرت داؤد " نے اس پر زور دیا تھا۔ حسن بصری ج کے اس خیال کی تردید آن حے ہی ایک ہم عصر ابن سیرین \* نے کی تھی اور انھوں نے لباس صوف پہننے والوں کی مذمت بھی کی تھی ۔ اس ایک روایت سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ پہلی صدی ہجری یا آٹھویں صدی عیسوی تک نصوف کا خاص مسلک اور آن کی مخصوص ظاہری وضع تطع کا تعین نہیں ہوا تھا اس لیے اس میں کسی غیر اسلامی فکر یا تہذیب کے عناصر شامل ہونے کی صورت پبدا نہیں ہوئی تھی۔ دراصل افکار و سیاسیات اسلامیہ میں تبدیلی کا آغاز خلافت راشدہ کے بعد نظر آنا

در - ولادت ۱۱ ه ۲ سه ع وفات یکم رجب ۱۱ ه ۱۱ اکتوار ۲۸ء ع م \* - وفات ۱۱ ه ۱۱ اکتوار ۲۸ء م

ہے اور بالخصوص معاویہ اور یزید کے دور سے بعض رجحانات زیادہ دخیل نظر آنے لگتے ہیں ۔ منجملہ اور اسباب کے اس کا ایک سبب یہ بھی ہے کہ دارالخلافہ کو پہلے دمشق اور بعد ازاں بغداد سنتقل کر دیا گیا اور بهان پهنچ کر عجمی خیالات و افکار اور نهذیبی اثرات آہستہ آہستہ خالص اسلامی عناصر پر اثر انداز ہونے لگے ۔ اس کا ذکر علامہ اقبال نے بھی کیا ہے اور ہم کسی اور سوقع پر اس سے بحث کریں گے ۔ غرض پہلا شخص حس کو صوفی کا لقب دیا كبا ابو باشم عنمان بن شارك كوفي بين اور بعض جابر بن حيان كوفى كو پهلا صوفى بتائج بين ـ بهرحال يه دونوں كوفه سے تعلق رکھتے تھے اور دونوں نے دوسری صدی ہجری کا زمانہ پایا تھا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ تحربک تصوف کا چلا مرکز کوفہ اور بصره تها ، اس کے بعد یہ سلسلہ دیگر اسلامی بلاد و امصار میں پہنچا اور خاص طور پر خراسان اس کا ایک نہایت اہم مرکز قرار پایا" اور اس کے بعد سمیں صوفیوں کے نام اور آن سے منسوب مخصوص تعلیات اور مشاغل کا سراغ ملتا ہے مثلاً ابو ہاشم ہی کے معاصرين ميں ابراہيم ابن ادھم كا نام ليا جاتا ہے جن كو بعض روایات میں بلح کا نماہزادہ بتایا گیا ہے اور جنھوں نے تخت و تاج چھوڑ کر لباس فقر اختیار کیا ، جنگلوں اور ویرانوں میں ریاضت کی اور آخرکار حقیقت اللہیں کے دریافت کرنے میں کامیاب ہوگئے۔ اہراہم ابن ادھم کی زندگی کے بارے میں بعض روایات ایسی بھی ملتی هیں جن میں بیان کردہ حالات و واقعات گوتم بدھ کی زندگی کے حالات و واقعات سے بیحد ملتے ہیں ۔ اس بناہ پر بعض لوگوں كو شبد ہے كہ ابراہيم ابن ادهم جيساك، بعض صوفيوں كى روايات یں نظر آتے ہیں کوئی حقیقی شخصیت ہے یا محض گوتم بدھ کا مسلمانی

<sup>\* -</sup> وفات ، ۱۹ م/۲۵۵ -

Sufism A. J. Arbery, p. 38. - 1-

چربہ ہے ۔ اس علاقہ میں گوتم بدھ کی تعلیات کا ایک بڑا سرکز بفخ میں تھا اور اہراہم بن ادہم کو بھی بلخ کا شاہزادہ بتایا گیا ہے۔ اس کے بعد ہی تصوف کا ایرانی یا عجمی دور شروع ہوتا ہے جمهال سے علامہ اقبال کے بقول عجمی تصورات کی آمیزش میں اضافہ ہو جانا ہے ۔ اس دور کے ایک صوفی عبداللہ بن العبارک مروی \* ہیں جنھوں نے کتاب الزہد کے نام سے ایک رسالہ چھوڑا ہے۔ یہاں تک کوئی بات قابل اعتراض نہیں ، اگر زہد سے مراد اخلاص ، ہاکیزگی، پابندی شریعت اور احتیاط ہو ۔ انھوں نے زہد سے متعلق بہت سی احادیث بھی اس رسالے میں جمع کی ہیں ۔ یہ بھی درست ہے کہ زاہدانہ زندگی اسلامی زندگی بھی ہو سکتی ہے البتہ اس کے بعد دور زوال شروع ہو جاتا ہے ۔ اس کے آثار بشر بن العافی \*\* کے ہاں ملتے ہیں ۔ یہ پہلےصوفی بزرگ ہیں جو واضح طور پر فرماتے ہیں کہ ہمیں لوگوں کے برا بھلا کہنے اور طعن و تشنع کی قطعاً پروا سیں کرنا چاہیے۔ بقول پروفیسر آربری ۱۰ اس رجعان کو فرقہ ملامتیہ کے خیالات و افکار کا نقطہ آغاز قرار دیا جاتا ہے اور ہاں سے تصوف کا رخ نئے رجمانات کا حامل نظر آنے لگتا ہے مثلاً فضیل بن عیاض کوفی\*\*\* کا قول ہے کہ اگر تم یہ کہتے ہو کہ تمھیں موت کا خوف ہے تو میں یقی نہیں کر سکتا کیونکہ اگر درحقیقت تمھیں موت کا خوف ہوتا تو تمھار ہے لیے کھانا پینا یا دنیا میں کسی اور شے کی طلب یا ملکیت اختیار کرنا بیسود بهوتا ـ اگر واقعی ممهی موت کا خوف ہوتا تو نہ تم شادی کرنے اور نہ اولاد پیدا کرنے کی

Mystics of Islam, Nicholson p. 7. - 12

<sup>\*</sup>وقت ۱۸۱ م/۱۹۵ -

<sup>\*\*</sup>وفات ۲۲۵/۱۳۸۹ -

Sufism p. 41 - 1A

<sup>\*\*\*</sup>وفات ١٨٥ه/٨٠٠ -

خواہی ہوتی - ظاہر ہے اس قسم کے خیالات خواہ کسی صوفی سے منسوب یا منقول ہوں اسلامی تعلیات اور اسلامی نظریہ حیات کے مطابق نہیں - قرآن حکیم میں اللہ تعالیٰی نے آن بیشار نعمتوں کا ذکر کیا ہے جو انسان کے لیے پیدا کی گئیں اور انسان کو آن سے متمتع ہونے کی دعوت دی گئی ، کھاؤ اور پیو ، ہاں اسراف ہمجا سے منع کیا گیا ۔ کسب حلال سے دولت جمع کرنے ، تجارت اور ہاتھ سے روزی پیدا کرنے کی فضیلت بیان کی گئی ۔ لیکن زکواۃ اور انفاق سے ارتکاز دولت سے روکا گیا ۔

عجدی دور میں اس رجعان کی تائید میں بعض اور مثالیں بھی ملتی ہیں ، مثلاً رابعہ بصری\* جن کے زہد و ریاضت کے بارے میں بکثرت روایات ملتی ہیں ۔ کہا جاتا ہے کہ انھوں نے یہ کہہ کر شادی سے انکار کر دیا تھا کہ اس رسم کی احتیاج ان کو ہو سکتی ہے جو کوئی خارجی وجود رکھتے ہوں اور میرے لیے ایسا کوئی وجود نہیں ، میرا وجود ختم ہو چکا ہے اور میں انانیت یا 'انا' سے آزاد ہو چکی ہوں ۔ میں خدا کی ذات میں تائم اور باقی ہوں ، اس کے سایہ میں مقیم ہوں ۔ رابعہ بصری کا ہی ایک اور قول ہے کہ اے خدا اگر میں تیری عبادت خوف دوزخ میں جلا اور اگر میں تیری عبادت خوف دوزخ کی توقع میں کروں تو مجھے دوزخ میں جلا اور اگر میں تیری عبادت جنت کی توقع میں کروں تو مجھے جنت سے دور رکھ لیکن اگر میں تیری بندگی صرف تیرے لیے کروں تو مجھے اپنے حسن ازلی و ابدی کے دیدار سے محروم نہ رکھ ۔ تصوف میں عشق و محبت کے عنصر کی دیدار سے محروم نہ رکھ ۔ تصوف میں عشق و محبت کے عنصر کی آمیزش کا آغاز بھی رابعہ بصری سے منسوب ہے ۔

جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے تصوف کا ابک اہم می کز بغداد بھی رہا ہے جو ایک عرصہ تک مسلمانوں کی علمی ، ادبی ، ثقافتی ، حکیانہ اور سیاسی سرگرمیوں کا ایک اہم مستقر تھا۔

<sup>\*</sup>وفات ۱۸۵ه/۲۰۰۹

حلفائے عباسیہ کے عہد میں بالخصوص بغداد میں ہندوستانی ، یونانی عربی و عجمی خیالات و افکار کو ایک دوسرے پر عمل اور رد عمل کا موقع ملا ۔ فلسفہ یونان کی کتابوں کے عربی میں تراجم ہوئے ۔ سنسکرت کی بعض کتابوں کے تراجم کا بھی ذکر ملتا ہے ۔ ان تراجم اور تفسیروں نے حکمت اور فلسفے کے نئے دہستان پیدا کے ، ان کا کچھ جائزہ ہم علامہ اقبال کے حوالے سے اسی مقالے میں مناسب مقام پر لیں گے ۔ اسی دور میں تصوف نے فلسفہ کا روپ اختیار کیا ۔ اس دور کا نقیب حارث بن اسد المحاسبی ہے ۔ ان پر الزام لگایا گیا تھا کہ انھوں نے اپنی تصانیف کی بنیاد ضعیف احادیث پر رکھی ہے ۔ ان کا ذکر ہم پہلے کو چکے ہیں ۔

جیسا کہ ہم پہلے بھی اشارہ کر چکے ہیں بہت سے صوفیانہ اقوال ایسے ہیں جو بطور حدیث نقل ہوئے ہیں یا جن کی روایت پر محدثین و محققین نے وضعی یا قریب بہ وضعی ہونے کا حکم لگایا ہے۔ اس سلسلے میں ایک فاضل لکھتے ہیں :"

ورمضرات صوفیا کی جن روایات پر محدثین و محقین نے وضعی یا قریب بہ وضعی ہونے کا حکم لگایا ہے ان کے استقصا کے لیے ایک مستقل کتاب چاہیے ، مشتے ممونہ از خروارے حاضر ہے۔ مرزا غالب کا یہ شعر اسی مفہوم کا ہے:

طاعت میں تا رہے نہ سے و انگبیں کی لاگ دوزخ میں ڈال دے کوئی لے کر بہشت کو

من عرف نفسه فقد عرف ربه -

(جس نے اپنے نفس کو پہوان لیا اس نے اپنے رب کو پہوان لیا) ۔

و ر مولانا ضیاء احمد بدایونی مرحوم ، کیا موجوده تصوف خالص اسلامی میم و در مینف، علی گڑھ ج ، ، بمبر، ص ۱۳۱ - ۱۳۲ فروری ۱۹۳۲ علی گڑھ ج

ابن تیمیہ نے امن کو موضوع کہا ہے۔ سمعانی کا بیان ہے کہ یہ مدیث مرفوع نہیں ہے بلکہ بحیلی بن معاذ کا قول ہے:

من عشق فعف فمات مات الشهيدا ـ

(جو عشق میں پاکباز رہے اور اس کو پوشیدہ رکھے تو اس کی موت شہید کی موت ہوگی) ۔

سے بن معین نے یہ روایت سن کر کہا کہ اگر میرے پاس گھوڑا اور نیزہ ہوتا تو میں اس کے راوی سے جہاد کرنا :

موتوا قبل ان تموتوا ـ

(مرنے سے پہلے مر جاؤ)۔

عسقلانی نے اس کو بے اصل کہا ہے۔

كان الله ولا شي معم و هو الان كما كان ـ

(الله تها اور کچه نه تها ، اور وه اب بهی ویسا هی به جیسا پہلے تها) -

ملا علی قاری کی تحقیق یہ ہے کہ آخری ٹکڑا صوفیا کا کلام اور وجودیہ کا اضافہ ہے:

كنت كنزآ لا اعرف فاحببت ان اعراف فخلقت خلقا ..

(یعنی اللہ تعاللی فرماتا ہے کہ میں ایک مخفی خزانہ تھا میں نے جاہا کہ پہچانا جاؤں اس لیے میں نے خلق کو پیدا کیا)۔

زركشى اور عسقلانى كا قول ہے كہ اس حديث كى سند مجمول ہے: اذا صدقت المحبت سقطت شروط الادب ـ

(جب محبت سچی ہموتی ہے تو ادب کی شرائط نہیں رہتیں) ۔ ملا علی قاری کہتے ہیں یہ حضرت جنید کا کلام ہم ، حدیث

رسول نهيں :

اول ما خلق الله العقل ـ

(پہلی چبز جو اللہ نے پیدا کی وہ عقل ہے) ۔

بعض نے اس کو موضوع اور بعض نے ضعیف فرار دیا ہے۔، نفکر ساعة خیر من عبادة سنڌ۔

(ایک گھڑی کی فکر ایک سال کی عبادت سے بہتر ہے) ۔ یہ حضرت سری سقطی کا قول ہے ، حدیث نبوی نہیں ۔

حب الدنيا راس كل خطيئة -

(دلیا کی محبت تمام برائیوں کی جڑ ہے) ۔

یر جندب کا فول ہے:

رجعنا من الجهاد الاصغر الى جهاد الاكبر -

(ہم جہاد اصغر (غزوہ) سے جہاد آکبر (مجاہدہ نفس) کی طرف لوٹے) ۔

عسقلانی نے بہایا ہے کہ یہ بھی صوفیا کے اقوال میں سے ہے: الفقر فخری

(فقر سیرا فخر ہے) ۔

عسقلانی نے فرسایا یہ روایت باطل ہے:

من سمع صوت اهل التصوف فلم يومن على دعائم كتب عندالله من الغافلين -

(جو اہل تصوف کی آواز سنے اور ان کی دعا پر آمین نہ کہے تو وہ خدا کے یہاں غافلوں میں لکھا جائے گا) -

اس کی عبارت میں لفظ تصوف کا ہونا ہی اس کی وضع کی غازی کر رہا ہے۔ علی ہذا یہ روایت کہ حضرت نہی کریم مینے ایک

ساع میں شرک فرمائی اور شدت وجد میں اپنا گریبان چاک کر ڈالا سراسر افترا ہے ۔ ملا علی قاری کہتے ہیں خدا اس حدیث کے وضع کرنے والے پر لعنت فرمائے ۔ اسی طرح جناب امیر کا حضرت حسن بصری کو خرقہ صوف پہنانا بھی ہے اصل ہے ۔ بلکہ انکہ حدیث بھی تسلیم نہیں انکہ حدیث بنی تسلیم نہیں کیا ۔ تلقین جو صوفیا میں منعارف ہے اور نسبت مصافحہ بھی سرور عالم صلعم تک منصار ثابت نہیں ۔ بعض مشائخ نے نماز معکوس پڑھی ہے اور اس کو آنحضرت صلعم کا معمول بتایا ہے حالانکہ اس کی اسناد بالکل پادر ہوا ہیں ۔ الغرض اس سلسلے میں جو آیات و اسادیث بطور استناد لائی جاتی ہیں ان میں اول الذکر عموماً بغیر احادیث بطور استناد لائی جاتی ہیں ان میں اول الذکر عموماً بغیر روایت نے اعتبار سے کمزور ہیں ۔

تیسری صدی کے ایک اور مشہور صوفی بزرگ ذوالنون مصری پس ، انھول نے شاعری کو بھی عارفانہ مضامین کے اظہار کا ذریعہ بنایا ہے اور رابعہ بصری کی طرح نہایت مؤثر عاشقانہ انداز بیان اختیار کیا ہے ۔ حقیفت یہ ہے کہ عارفانہ یا صوفیانہ شاعری کے ذریعے اور وسیلے سے ہی نصوف کے مضامین اور اس کے مخصوص افکار و نظریات مفکرین کے حلقے سے نکل کر عوام تک پہنچے اور عام لوگوں کی روزمرہ زندگی کا جزو بن گئے۔ اس موضوع پر کسی قدر تفصیل سے ایک اور موقع پر بعث کی گئی ہے۔ ابو بزید بسطامی تفصیل سے ایک اور موقع پر بھٹ کی گئی ہے۔ ابو بزید بسطامی عام بابند شریعت مسلمانوں کے طور طریقوں سے مختلف نظر آنا ہے ۔ عام بابند شریعت مسلمانوں کے طور طریقوں سے مختلف نظر آنا ہے ۔ عام بابند شریعت مسلمانوں کے طور طریقوں سے مختلف نظر آنا ہے ۔ ان کا قول تھا کہ میں نے خدا کو اپنی روح میں یا لیا ہے ۔ صوفیا کے مسئمہ فنا فیاللہ اور بقا باللہ کو بھی ان کے افکار و خیالات

<sup>\*</sup>وفات ۲۳۲ه/۲۳۸ء ـ

<sup>\*\*</sup>وفات ۲۶۱ه/۵۵۸ء -

سے تقویت پہنچی - ان کے بقول وجود حقیقی صرف اللہ تعالی کا ہے۔

اللہ بر شے معدوم ہے - عالم بے بنیاد ہے - تلاش حق اور خود کو مثانا ہی اصل ایمان ہے - یہ دراصل نئی خودی کا وہی فلسفہ ہے جسے علامہ اقبال نے ملت اسلامیہ کی بیاری کا سبب اور ان کے روال و انحطاط کا ذمہ دار ٹھہرایا ہے - '' احمد ابن عیسلی الخراز ' نے اس عقیدہ ' فنا کو عام مسلمانوں کے عقیدہ ' توحید سے ہم آہنگ کرنے کی کوشش کی - جنید بغدادی \*\* جو محاسبی کے شاگرد تھے اور اشیخ الطائفہ کہلاتے تھے ایک قدم اور آگے بڑھتے ہیں اور وحدت وجود کے مسئلہ کو فلسفیانہ رنگ دینے ہیں - ان کے نزدیک کنناب کا مقصد یہ ہے کہ انسان اس عالم کی طرف عود کر بے جس میں وہ وجود میں آنے سے پہلے نبها - تخلیق آدم سے پہلے اللہ تعالی نے آدم سے پہلے لیکن آدم خود حق تعالی کے وجود میں تھا ۔ \*\* شیخ الطائفہ جنید لیکن آدم خود حق تعالی کے وجود میں تھا ۔ \*\* شیخ الطائفہ جنید بغدادی کے ہی ہم عصر سشہور صوفی حسین منصور الحلاج ہیں جنکا نعرہ اناالحق تصوف کی تاریخ اور شعر و ادب میں معروف ہے اور نعرہ اناالحق تصوف کی تاریخ اور شعر و ادب میں معروف ہے اور نعرہ اناالحق تصوف کی تاریخ اور شعر و ادب میں معروف ہے اور نعرہ اناالحق تصوف کی تاریخ اور شعر و ادب میں معروف ہے اور

Idea of impersonal کے نظریہ ننا کو absorption کہا ہے جو بقول علامہ پہلی مرتبہ بایزید بسطامی کے absorption کہا ہے جو بقول علامہ پہلی مرتبہ بایزید بسطامی کے یہاں نظر آیا ہے اور بعد ازاں اس دبستان فکر کا استیازی نشان بن جاتا ہے۔ دیکھیے , Development of Metaphysics in Persia

<sup>\*</sup>ومات ۲۸۲۵/۹۹۷۹ ـ

<sup>\*\*</sup>وفأت ۱۹۵/. ۱۹۵ -

<sup>\*\*\*</sup>مرزا غالب كا يه شعر ديكهيے:

نه تها کچه تو خدا تها کچه نه بوتا تو خدا بوتا در کیا بوتا در کیا بوتا

جس میں علامہ اقبال کو ویدانت کی صدائے بازگشت سنائی دیتی ہے"
منصور کا عقیدہ یہ تھا کہ معرفت و ساوک کی منازل طے کرنے کے
بعد سالک ذات حق میں مل جاتا ہے۔ منصور نے یہ منازل طے
کر ایں اور اناآلحق کہہ اٹھے۔ صوفیوں کے بقول ظاہر پرستوں
اور اہل شریعت نے اسے کامہ کفر سمجھا اور حسین منصور حلاج کو
پھانسی دے دی گئی۔ بعض صوفی کہتے ہیں کہ منصور کی خطا یا
خامی یہ نھی کہ اس مرحلہ پر بھی اناالحق میں وہ انا کے تصور
سے خود کو آزاد نہ کر سکا تو پھر حق کیسے ہوا۔ حلاج کا
فلسفہ بسطامی کی طرح فن فی اللہ بقا با للہ کا ہے اور وہ قرآن حکیم
کی اس آیت سے استدلال کرتے ہیں:

كل من عليها فان و يبقيل وجه ربك ذوالجلال والاكرام . (فرآن سوره ۵۵ آيت ۲۹)

رجتنے (ذی روح) روئے زمین پر سوجود بیں سب فنا ہو جائیں کے اور صرف آپ کے پروردگار کی ذات جو کہ عظمت والی اور احسان والی ہے باقی رہ جائے گی)۔

اس سے منصور اور ان کے ہم خیال صوفیا استدلال کرتے ہیں کہ انسان اپنی ذات کو فنا کر دے تاکہ ذات حق میں بفا حاصل کرے ۔

محاسبی سے منصور حلاج دک صوفیا نے جو مسلک اختیار کیا تھا وہ فدرتی طور پر پابند شربعت مسلمانوں کے نقطہ نظر سے سخت فابل اعتراض تھا اور اسی بنا پر بعض صوفیوں کو زنادقہ میں

Development of Metaphysics in Persia p. 89. - ۲۱

<sup>&</sup>quot;The school became wildly pantheistic in Husain Mansur who in the true spirit of the Indian Vedantists cried out "I am God." Aham Brahma Asmi.

شہار کیا گیا اور بعض پر آن کی زندگی میں سختی کی گئی۔ جنانچہ صوفیوں کے مسلک کی تائید و تقویت کا کلم ابو سعید ابن العربی نے انجام دیا جو جنید کے شاگرد تھے\* لیکن صوفیانہ مسلک کی چلی مفصل دساویز ابو نصر سراج کی کتاب اللمع ہے جس کے لچھ اقتباسات ہم چلے پیش کر چکے ہیں۔

اس مرحلہ پر چنچ کر جب دصوف کے خد و خال پوری طرح کایاں اور واضع ہو جاتے ہیں مختلف صوفیائے کرام کے خیالات کا حائزہ اور ان کی مصانیف کا حوالہ طوالت کا باعث ہوگا اس لیے اب ہم اس مسلک کے بعض بنیادی تصورات کے بارہے میں اختصار لیے سانھ اظہار خیال کریں گے۔ نصوف کے بعض ارکان مثلاً اخلاص ، صدق ، صبر ، اخلاص فی الفرض الواجب صدق العبد فی الانابة الی اللہ تعالی بالتوبة النصوح ، صدق فی معرفة نفس ، الانابة الی اللہ تعالی بالتوبة النصوح ، صدق فی معرفة نفس ، رضا ، قرب اللہی ، ذکر و استغراق ، دیدار اللہی وغیرہ کا ذکر ہم پہلے کرچکے ہیں۔ صوفیانہ مقامات اور احوال کی تشریج اور نفصیل ہم پہلے کرچکے ہیں۔ صوفیانہ مقامات اور احوال کی تشریج اور نفصیل میں ضخم کتابی لکھی جا چکی ہیں جن کے خلاصے کے لیے بھی ایک طویل دفتر درکار ہے ۔ مقام کا بعلق صوفی کی ذات ، جد و جہد اور کسب و اکتساب سے ہے ۔ حال صرف من جانب اللہ جد و جہد اور کسب و اکتساب سے ہے ۔ حال صرف من جانب اللہ ہوتا ہے ۔ عام طور پر صوفیا نے حسب ذیل مقامات بتائے ہیں :

(۱) توبه (۲) مجابده (۳) خلوت و عزلت (۳) تفوی (۵) ورع (۱) زید (۷) سمط (خاموشی) (۸) خوف (۹) رجا (۱۰) حزن (۱۱) جوعو ترک الشهوات (۱۲) خشوع و تواضع (۱۳) مخالفت نفس و ذکر عیوبه، نفس حیوانی کا ترک اور اس کے معایب کا احساس، معایب میں حسد اور غیبت بھی شامل ہیں، (۱۲) قناعت (۱۸) توکل (۱۲) شکر (۱۲) یقین (۱۸) صبر

موفات ۱۳۲۵/۲۵۶۶.

(۹،) مراقبه (۲۰)رضا (۲۱) عرودیت (۲۲) اراده (۳۲) استفامت (۳۲) اخلاص (۲۵) صدق (۲۲) حیا (۲۲) حریت (۲۸) ذکر (۹۲) اخلاص (۲۵) صدق (۲۲) حیا (۲۲) حریت (۲۸) ذکر (۹۲) فتوت (۳۰) فراست (۲۱) خلق (۲۲) جود و سخا (۳۳) غیرت (۳۳) ولایت (۲۵) دعا (۳۳) فقر (۲۳) تصوف (۳۳) ادب (۲۳)سفر (۲۰۰) صحبت (۲۱) توحید (۲۲) فنابالشرف (۳۸) معرفت (۳۸) معبت (۲۸) شوق -

ان مقامات میں سے ہر ایک کی اساس قرآن و حدیث میں موجود ہے۔ مثلاً توبہ:

فان تمتم فهو خير اكم \_ (سوره التوهم آيت ٣)

پھر آگر نم توبہ کر لو تو تمھارے لیے بہتر ہے۔

انه من عمل منكم سوء بجهالة تم ناب من بعده و اصلح قائه غفور رحم (سوره الانعام آيت سه)

''جو شخص تم میں سے کوئی برا کام کر ببٹھے جہالت سے ،
سہر وہ اس کے بعد توبہ کرے اور اصلاح رکھے تو
(الله نعاللٰی کی یہ شان ہے کہ) وہ بڑے مغفرت والے ہیں ،
بڑی رحمت والے ہیں ۔"

و هو الذي يقبل التوبة عن عباده و يعفوا عن السيئات و يعلم التعلم التوبة عن عباده و يعفوا عن السوري آيت ٢٥)

''اور وہ ایسا (رحیم) ہے کہ اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور وہ کمام گناہ (گزشتہ) معاف فرما دیتا ہے اور جو کچھ تم کرتے ہو وہ اس (سب) کو جانتا ہے ۔''

و استغفروا ربکم ثم توبوا الیه ان ربی رحم ودود (هود . ۹)
''اور اپنے پروردگار سے مغفرت چاہو اور اس کے آگے توبہ
کرو ، بلا شبہ میرا رب بڑا ہی رحم فرمانے والا اور بہت ہی

هبت کرنے والا ہے ۔''

اور پھر ارشاد ہونا ہے:

. ''کیوں نہیں مغفرت چاہتے اللہ سے تاکہ تم پر رحم کیا جائے''۔ جائے''۔

أوز

ومومنو! تم سب مل كر الله سے دوبه كرو تاكه تم فلاح پاؤ" \_ (النور ۳۱)

#### اور یه ارشاد:

''اے ایمان والم اخدا کے آئے سچی اور خالص توبہ کرو ،
امید ہے کہ تمھارا پروردگار تمھارنے گناہوں کو تم سے دور
فرماوے کا اور تمھیں ایسے باغوں میں داخل فرمائے گا
جن کے نیچے نہریں جہ رہی ہوں گی ۔ اس روز خدا اپنے رسول
کو اور ان لوگوں کو جو ایمان لا کر ان کے ساتھ ہو لیے ہیں ،
رسوا نہ کرے گا ، ان لوگوں کا نور ایمان ان کے آئے اور
ان کے داہنے دوڑ رہا ہوگا اور وہ خدا سے التجائیں کریں گے
کہ ہروردگار ہارا نور ہارے لیے پورا فرما دے ، ہاری مغفرت
فرمادے ، بلاشبہ تو ہر چیز پر فادر ہے ۔" (التحریم ۸)

#### یا یہ ارشاد:

''اور اگر کبھی ان سے کوئی فحش کام سرزد ہو جاتا ہے یا اپنے آپ پر کبھی زیادتی کر بیٹھتے ہیں تو معاً انھیں خدا یاد آ جاتا ہے اور وہ اس سے اپنے گناہوں کی معافی چاہتے ہیں اور خدا کے سوا کون ہے جو گناہ معاف کر سکتا ہو! اور وہ دیدہ و دانستہ اپنے کیے پر اصرار نہیں کرنے ، ایسے لوگوں کا اجر اُن کے رب کے پاس یہ ہے کہ وہ ان کے گناہوں پر عفو و کرم کا پردہ ڈال دے گا اور ایسی جنتوں

میں آن کو داخل کرے گا جن کے نیچے نہریں جتی ہتوں گی اور وہاں وہ ہمیشہ رہیں گے ،کیا ہی خوب اجر ہے نیک عمل کرنے والوں کے لیے ۔'' (آل عمران ۱۳۵-۱۳۵)

#### اور یہ فرسانا :

''تمھارے پروردگار نے اپنے اوپر رحمت کو لازم دے لیا ہے یہ اس کی رحمت ہی ہے کہ اگر نے میں سے کوئی شخص نادانی میں کسی درائی کا ارتکاب کر ببٹھے پھر اس کے بعد توبہ کر لے اور اپنی اصلاح حال کر لے تو وہ اس کے قصور کو ڈھانپ دیتا ہے اور رحم سے کام لینا ہے ۔"

بکثرت احادیث نبوی توبہ کے سلسلے میں ملتی ہیں۔ بعض یہاں درج کی جانی ہیں :

''لوگو خدا سے اپنے گناہوں کی معافی چاہو اور خدا کی طرف پدف آؤ ، دیکھو میں دن میں سو سو بار اپنے گناہوں کی معافی چاہتا ہوں ۔''

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے توبہ کی فضیلت کو ایک ہایت فصیح و بلیغ تمثیل سے واضح فرمایا :

('اگر تم میں سے کسی کا اونٹ ایک نے آب و گیاہ صحرا میں گم ہوگیا ہو اور اس کے کھانے بینے کا سامان بھی اسی اونٹ پر لدا ہوا ہو اور وہ شخص ہر چہار جانب اس کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر مایوس ہوچکا ہو ، پھر وہ زندگی سے نےآس ہو کر کسی درخت کے نیچے لیٹ رہا ہو ٹھیک اسی حالت میں وہ اپنے اونٹ کو سامان سے لدا ہوا اپنے سامنے کھڑا دیکھے تو اس کو جیسی خوشی ہوگی پروردگار کو اس سے دیکھے تو اس کو جیسی خوشی ہوگی پروردگار کو اس سے بھی زیادہ خوشی اس وقت ہوتی ہے جب کوئی بھٹکا ہوا بندہ بھی زیادہ خوشی اس وقت ہوتی ہے جب کوئی بھٹکا ہوا بندہ بھی زیادہ خوشی اس وقت ہوتی ہے جب کوئی بھٹکا ہوا بندہ خدا کی طرف بھر ہلٹتا ہے اور فرمانعرداری کی روش اختیار

## کرتا ہے ۔\*\*\*

بعض صوفیا نے توبہ کو منزل سلوک کا اول مقام بتایا ہے۔
لغت میں اس کے معنی رجوع کرنے ، واپس لوٹنے کے ہیں اور
اصطلاح صوفیہ میں سالک کا یہ عمل ہے کہ وہ خوف النہی سے
معوب و مغلوب ہو کر اور جملہ منہیات اور کبائر و صغائر سے
ہاز آتا ہے ۔ اپنے کردہ گناہوں ، تقصیروں اور کوناہیوں ، پر نادم
ہوتا ہے اور اللہ کی جانب رجوع ہوتا ہے اور صمیم قلب اور خلوص
نیت سے اس بات کا عہد کرتا ہے کہ وہ مستقبل میں گناہ سے بھے
نیت سے اس بات کا عہد کرتا ہے کہ وہ مستقبل میں گناہ سے بھے
گا ، یہی وہ توبہ ہے جسے قرآن حکیم میں توبة النصوح کہا

يا ايها الذين آمنوا توبوا الى الله توبة نصوحاً -

''اے ایمان والو ، اللہ سے توہہ کرو ، سچی توبہ ۔''

صوفیا نے توبہ کے مختلف مدارج اور منازل بتائے ہیں۔ شکر حضرت علی المجویری کے تین درجے کنائے ہیں:
گنائے ہیں:

- ر۔ توبہ ، عذاب اللہی کے خوف کے باعث گناہ کبیرہ سے ہوتی ہے اور یہ عام سومنین کا درجہ ہے ۔
- ہ۔ انابت ، مزید ثواب کی طلب کے لیے ہوتی ہے جو اولہا اور مقربین بارگاہ اللہی کا مرتبہ ہے -
- س۔ اوبت ، فرمان اللہی کی رعایت کے لیے ہوتی ہے جو انبیاء و مرسلین کا درجہ ہے -

۲۲ - محمد یوسف اصلاحی ، قرآنی تعلیات ، اسلامک دبلیکیشنز لاهور

٣٧ ـ كشف المحجوب ص ٢٢٩ -

ندامت بھی توبہ ہی کا نتیجہ ہے۔ کشف الحجوب میں ہے کہ صحابہ کرام الے ایک مرتبہ رسول اکرم سے دریافت کیا کہ توبہ کی کیا علامت ہے ؟ آپ نے فرمایا ندامت ۔""

ہم توبہ کی مزید تفصیلات اور موشگافیوں اور اس کے اظہار کے مختلف طریقوں کی بحث میں نہیں پڑنا چاہتے ۔ اس مختصر بیان سے یہ تو ظاہر ہی ہوگیا کہ توبہ کا تصور ایسا ہے جس کی اساس قرآن حکیم ، احادیث نبوی اور تعلیات اسلام میں موجود ہے اور اگر کسی دوسرے مذہب ، یا نظام فکر میں توبہ یا اس انداز کی کسی اور چیز کا سراغ ملتا ہو تو یہ نتیجہ نکالنا درست نہ ہوگا کہ صوفیا کے یہاں اس مقام کا ماخذ وہ غیر اسلامی منبع ہے ۔

اسی طرح ایک مقام ورع ہے جس کے معنی اصطلاح تصوف میں پر ہبز یا احتراز کرنا ہے ۔ کتاب اللمع میں اس کی کچھ تفصیل بیان ہوئی ہے جو ہم پہلے نقل کرچکے ہیں ۔ بنیادی طور پر ورع کا مقصد حلال اور حرام کی تمیز ہے ۔ پر ہیز کرنے والے حرام سے پر ہیز کرتے اور حلال کو اختیار کرتے ہیں ۔ ظاہر ہے پر ہیزگاری صرف یہ نہیں کہ جو چیز صریحاً حرام ہے اس کو حرام اور جو حلال ہے اس کو حلال سمجھا جائے بلکہ اہل ورع ان چیزوں سے بھی پر ہیزکرتے ہیں جو مشتبہ ہوں یعنی نہ صاف حلال اور نہ صاف حرام بلکہ اس سے آئے بڑھ کر ایک درجہ ان اہل ورع کا کرتا ہے اور تیسرا طبقہ ان حضرات کا ہے جو ہر اس چیز سے پر ہیزکرتے ہیں جن کو اُن کا قلب منع کرتا ہے اور تیسرا طبقہ ان حضرات کا ہے جو ہر اس چیز سے پر ہیزکرتے ہیں جو اس میں بھی کرتے ہیں جو اس میں بھی کرئے ہیں جو اس میں بھی کوئی شےخلاف اسلام اور خلاف قرآن نہیں ۔ یہی حال مقامات زہد ،

٣٠٨ ـ ايضاً ٢٠٨ ـ

٢٥ - كتاب اللمع ، ص ٥٠٠ -

فقو ، صبر وغیرہ کا ہے جن کے سلسلے میں قرآن حکیم اور احادیث نبوی م کے حوالے ہم پہلے نقل کو چکے ہیں اس لیے ان کی نکرارکی ضرورت نہیں ۔ اس سلسلے میں علامہ اقبال کا بمان یہ ہے":

''اب میں اختصار کے ساتھ بہ بیان کروں کا کہ صوفی مصنفین اپنے نظریات کو قرآنی تعلیات سے کس طرح ثابت کرستے ہیں۔ اس بات کی کوئی تاریخی شہادت نہیں کہ رسول عربی م نے فی الحقیقت حضرت علی آف یا حضرت ابوبکر آف کو بعض صوفیانہ سسائل کی نعلیم دی ۔ لیکن صوفیا کا دعوی نے کہ قرآن میں موجود تعلیات کے علاوہ رسول اکرم م کی ایک صوفیانہ تعلیم ''حکمت'' تھی اور اس دعوی کی تائید میں قرآن حکیم کی یہ آیت پیش کرتے ہیں :

رو كما ارسلنا فيكم رسولا منكم يتلوا عليكم آياتنا و يزكيكم و يعلمكم الكتاب و الحكمة و يعلمكم مالم تكونوا تعلمون و يعلمكم (سوره ـ آيت ١٨٠٩)

''جس طرح تم لوگوں میں ہم نے ابک (عظیم الشان) رسول بھیجا تم ہی میں سے جو ہاری آیات (و احکام) پڑھ بڑھ کر تم کو سناتے ہیں اور (جہالت سے) 'نمھاری صفائی کرتے رہتے ہیں اور تم کو کتاب اللہی اور فہم کی باتیں بتلاتے رہتے ہیں اور تم کو ایسی (مفید) باتیں تعلیم کرتے رہنے ہیں جن کی تم کو خبر نہ تھی ۔''

صوفیا کا استدلال ہے کہ حکمت یا (فہم کی باتیں) جس ک ذکر اس آیت میں ہے اس علم یا حکمت سے مختلف ہے جو قرآن حکم میں موجود ہے اور جیساکہ رسول اکرم م نے بار بار ارشاد فرما ب جو آن سے پہلے کے کئی رسول بھی لا چکے تھے ۔ اگر یہ حکمن

Metaphysics p. 84-85. - - 77

قرآنی سراد ہو تو پھر لفظ احکمت اس میں (Redundant) ہو جاتا ہے۔

میرا خیال ہے کہ قرآن حکیم اور احادیث صحیحہ میں صوفیانہ تعلیات کے عناصر موجود ہیں ۔ عربوں کے ذہن کی عمل پمندی کی بدولت ان عناصر کو عرب میں پوری طرح پھلنے پھولنے اور بار آور ہوئے کا موقع نہیں ملا ایکن جب ان کو غیر نمالک میں مناسب ماحول ملا تو ایک واضع مسلک کی صورت میں ظاہر ہوئے۔ ماحول ملا تو ایک واضع مسلک کی صورت میں ظاہر ہوئے۔ قرآن حکیم میں مسلم کی تعریف یوں کی گئی ہے:

الذين يومنون بالغيب و يقيمون الصلواة و مما رزقناهم ينفقون ـ

''وہ (خدا سے ڈرنے والے) لوگ ایسے ہیں جو یقین لاتے ہیں چھپی ہوئی چیزوں پر اور قائم رکھتے ہیں کماز کو اور جو کچھ دیا ہے ہم نے ان کو اس میں سے خرچ کرتے ہیں ۔" سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ 'غیب' سے مراد کیا ہے ۔ کیا اور کہاں ، قرآن حکیم کا جواب ہے کہ غیب خود تمھاری روح میں موجود ہے ۔

و فى الارض آیات للموقنین و فى انفسكم افلا تبصرون ـ (سوره ١ م آیت ٢١٠٢٠)

(اور یقین لانے والوں کے اسے زمین میں بہت سی نشانیاں ہیں اور خود تمھاری ذات میں بھی اور کیا نم کو دکھائی نہیں دیتا)۔ اور پھر ارشاد ہوتا ہے:

"ونحن اقرب اليه من حبل الوريد"

(اور ہم انسان کے اس قدر قریب ہیں کہ اس کی رگ گردن سے بھی زیادہ) ۔

اسی طرح قرآن حکیم کا ارشاد ہے کہ فغیب کی اصل حقیقت (Essential Nature) نور خالص ہے۔ (سورہ سم آیت ہم)

"الله نورالسموات و الارض مثل نوره كمشكواة فيها مصباح المصباح فى زجاجة الزجاجة كانها كوكب درى يوقد من شجرة مبركة زيتونة لا سرقية ولا غربية يكاد زيتها بضيى" و لولم تمسسه نار نور على نور، يهدى الله لنوره من يشاء و يضرب الله الامثال للناس والله بكل شيء عليم"

(الله تعالی نور (ہدایت) دینے والا ہے آسانوں اور زمین کا اس کے نور (ہدایت) کی حالت عجیبہ ایسی ہے جبسے (فرض کرو) ایک طاق ہے (اور) وہ چراغ ایک قندیل میں ہے (اور) وہ قندیل میں ہے (اور) وہ قندیل طاق میں رکھا ہے (اور) وہ قندیل ایسا (صاف شفاف) ہے جیسے ایک چمک دار ستارہ ہو (اور) وہ چراغ ایک نہایت مفید درخت کے تیل سے روشن کیا جاتا ہے کہ وہ زیتون (کا درخت ہے) جو (کسی آڑکے) نہ پورب رخ ہے نہ چھم رخ ہے اس کا تیل (اس قدر صاف اور سلکنے والا ہے) کہ اگر اس کو آگ بھی نہ چھوئ تاہم ایسا معلوم ہوتا ہے کہ خود بخود جل اٹھے گا اور جب آگ بھی لگ گئی تب تو نور علی نور ہے اور الله اپنے اس نور (ہدایت) تک جس کو چاہتا ہے راہ دے دیتا ہے اور الله تعالی لوگوں کی (ہدایت) کے لیے یہ مثالیں بیان فرماتا ہے اور الله تعالی الله تعالی ہر چیز کو خوب جاننے والا ہے)۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آیا یہ نور اولین ذاتی ہے (یا صفاتی) تو اگرچہ قرآن حکیم میں بعض ارشادات سے 'ذات' کا بھی اظہار ہوتا ہے لیکن واضح طور پر یہ بھی ارشاد ہے کہ کوئی شے اس کی مثل یا اس جیسی نہیں (سورت ۲ م ۔ آیت ۹) ۔

لیس کمثلہ شی (کوئی چیز اس کے مثل نہیں) ۔

علامہ اقبال کے نزدیک یہ وہ چند خاص آیات قرآن حکم ہیں جن ہر صوفیا کے عالم کے وجودی تصور (Pantheistic) کا نظریہ قائم ہے ۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ ان بنیادی تصورات کی اساس قرآن حکم میں موجود ہے ۔ ان میں کوئی عنصر ایسا نہیں جسے براہ راست یا بالواسطہ کسی اور مذہب یا دہستان فکر سے ماخوذ ماننا لازم ہو اور اس طرح تصوف اسلام کی بنیاد اس حد تک خالص اسلامی ہے اور اس ہر اعتراض کرنے یا اسے رد کونے کا سوال بیدا نہیں ہوتا ۔

اس ابتدائی بحث مبی بھی چند بنیادی سوال پیدا ہوتے ہیں ۔
مثلاً افبال نے تعلیات قرآن اور ایک 'حکمت' (حکمت رسول) کا
حوالہ دیا ہے ۔ گویا آن کے نزدیک ایک واضح دانش برہانی کے
علاوہ دانش نورانی بھی ہے جو اللہ تعالیٰی کا عطیہ ہے اور بقول
صوفیا مختلف اشخاص کو مختلف مدارج میں حلصل ہوتی ہے اور اس
کی نکمیل رسول کی ذات میں ہوئی ، اسی لیے قرآن حکیم میں کتاب
کے ساتھ اس حکمت کا ذکر ہوا اور اسے لوگوں کی صفائے قلب ،
تزکیہ 'نفس ، اصلاح اور رہبری کا ذریعہ بتایا گیا ۔ عقل و عشق
اور عقل و دل کی بحث میں ہم کچھ اور اس کی تفصیل بیان

اس کے بعد علامہ لکھتے <sup>12</sup> ہیں کہ صوفیا نے روح کو امر نور اولین یعنی امر ربی بتایا ہے۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہے: <sup>9</sup> فل الروح من امر ربی" (سورہ بنی اسرائیل ۱۷ - ۸۵) -

رآپ فرما دیجیے کہ روح میرے رب کے حکم سے بنی ہے) روح کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے پوچھا گیا کہ کیا ہے اس کے جواب میں یہ ارشاد قرآنی ہے اور اس کے گیا کہ کیا ہے

Metaphysics p. 85. - 74

اته بي آئے ارشاد ہے:

(وما اوتيتم من العلم الا قلياك)

(اور تم کو بہت تھوڑا علم دیا گیا ہے)۔

یہاں قرآن حکم نے عقل انسان کی نارسائی بتائی ہے کہ اس کا علم قلیل ہے۔ ہمیں آج بیسویں صدی میں جب انسانی علوم و فنون کا دائرہ بہت وسیع ہو چکا ہے انسان کی اس محرومی اور ناکامی ، اس کی عقل کی اس نارسائی کا قدم قدم پر قبوت ملتا ہے کہ کتنے ہی عالم ہیں جہاں اب تک اس کی رسائی نہیں ۔ علامہ اقبال نے اس روح ، امر ربی یا نور اولین کے ارتقا کے لیے چار منازل بتائی ہیں جس سے اس کا ارتقا ہوتا ہے اور جس کی آخری منزل تمام اشیا کی اصل الاصول ، علت غائی کے ساتھ اتحاد یا ایک ہو جانا ہے : اصل الاصول ، علت غائی کے ساتھ اتحاد یا ایک ہو جانا ہے : اور مشاہدہ خفتہ فکر و احساس کو بیدار کرتا ہے اور قرآن حکیم اور مشاہدہ خفتہ فکر و احساس کو بیدار کرتا ہے اور قرآن حکیم میں اس کی دعوت دی گئی ہے ۔

واتو کیا وہ لوگ اونٹ کو نہیں دیکھتے کہ کس طرح (عجیب طور پر) پیدا کیا گیا ہے اور آسان کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح بلند کیا گیا ہے اور پہاڑوں کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح کھڑے کیے گئے ہیں۔ اور زمین کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح کھڑے کیے گئے ہیں۔ اور زمین کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح مجھائی گئی ہے۔"

مفسرین نے لکھا ہے کہ اس آیت میں تخصیص ان چار چیزوں کی اس لیے ہے کہ عرب کے لوگ آخر جنگلوں میں چلتے پھرتے رہتے تھے ۔ اس وقت ان کے سامنے اونٹ ہوتے تھے اور اوپر آسان اور نہجے زمین اور اطراف میں چاڑ اس لیے ان علامات میں غور کرنے کے لیے ارشاد فرمایا گیا ۔ قرآن حکیم میں ان کو 'آیات' کہا گیا ہے اور بار بار ان کے مطالعہ، مشاہدہ اور ان پر غور کرنے

کی دعوت دی گئی ہے ۔

اس سلسلر کی بعض اور آیات حسب ذیل بین :

ورکیا ان لوگوں سے کبھی نظر اٹھا کر اپنے اوپر آسان پر غور نہیں کیا۔ ہم نے اسے کیسا بنایا اور اس کے منظر کو کیسا سجایا ، اور اس میں کہیں شگاف تک نہیں اور اسی طرح زبین پر غور کرو ، ہم نے اس کو فرش کی طرح پہیلا دیا ہے اور اس میں پہاڑوں کے لنگر ڈال دیے ہیں پھر اس میں قسم تسم کی خوش منظر نباتات آگائیں ، بصیرت و ہدایت اور یاددہانی کا سامان ہے یہ ہر اس بند ہے کے لیے جو حق کی طرف رجوع ہو۔'' (سورہ ق ۲ - ۸)

قرآن حکیم میں بصیرت و ہدایت کے لیے حو الفاظ آئے ہیں وہ ''تبصرۃ و ذکری لکل عبد منیب''یعنی اس سے بصیرت و ہدایت کے لیے ایک شرط عبد کی ہے کہ جب نک بندہ اپنی اس عبدیت کا اعتراف ، احساس اور اقبال نہ کرے وہ خالق ، غائت تخلیق اور مخلوق کے بارے میں راہ راست پر نہ ہو گا اور پھر یہ کہ وہ بندہ 'منیب' ہو یہنی رجوع ہونے والا اور یہ رجوع ہونا اسی کی طرف ہے جو ان آیات کا خالق اور محرک ہے۔

## ایک اور جگہ ارشاد ہے :

"اور ہے جان زمین میں ان کے لیے ایک نشانی ہے۔ ہم نے اس کو زندگی بخشی اور اس سے غلے آگائے جسے یہ لوگ کھاتے ہیں۔ ہم نے اس میں کھجوروں اور انگوروں کے باغ پیدا کیے اور اس کے اندر سے چشمے پھوڑ نکالے تاکہ یہ اس کے پھل کھائیں ، یہ سب کچھ ان کے اپنے ہاتھوں کا پیدا کیا ہوا نہیں ہوتے ؟" کیا ہوا نہیں ہوتے ؟" کیا ہوا نہیں ہے۔ پھر بھی کیا یہ شکر گزار نہیں ہوتے ؟" (سورہ یسن ۳۳ لم ۲۵)

یہ دعوت شکرگزاری تھی کہ بندہ ان نعمتوں پر اپنے رب کا شکر ادا کرمے اور جس قدر وہ ان آیات اللہی کا مشاہدہ اور مطالعہ کرمے گا اسی قدر ان نعمتوں کی کثرت اور فراوانی کا احساس اور اس کے نتیجہ میں شکر گزاری کا جذبہ پیدا ہو گا۔ دعوت فکر دیتے ہوئے ارشاد ہوا ہے:

''اور زمین میں (طرح طرح کے) قطعات ہیں ، ایک دوسرے سے سلمے ہوئے انگور کے باغ ہیں ، کھیتیاں ہیں ۔ کھجور کے درخت ہیں ، جن میں سے کجھ زیادہ شاخوں والے ہیں اور کچھ ایک ہی تنے والے ، سیراب سب کو ایک ہی ہانی کرتا ہے مگر مزے میں ہم نے کسی کو کسی سے جتر بنایا ہے ۔ ان میں بہت سی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لبتے ہیں ۔"

غرض ان آیات کی قرآن حکیم میں جا بجا تشریح اور تفصیل ہے ۔ صرف ایک مثال اور دیکھیے:

''اور آپ کے پروردگار نے شہد کی مکھیوں کو یہ فطری تعلیم دے رکھی ہے کہ ، پہاڑوں ، درخنوں اور ٹٹیوں ہر چڑھائی ہوئی بیلوں میں اپنے جھتے بنا اور ہر طرح کا پھلوں کا رس چوس ، اور اپنے رب کی (بتائی ہوئی فطری) راہوں پر فرمانبرداری کے ساتھ چلتی رہ اس مکھی کے اندر سے رنگ رفک کا رس نکلتا ہے جس میں شفا ہے لوگوں کے لیے ، ہلاشبہ اس میں ایک نشانی ہے ان لوگوں کے لیے ، ہلاشبہ اس میں ایک نشانی ہے ان لوگوں کے لیے جو غور و نکر کرتے ہیں ۔"

اس طرح صوفیا کے بہاں تلاش حق کی منزل عین قرآنی ارشاد اور نعلیم کے مطابق ہے۔

اقبال نے اس ارتقائی صفر کی تیسری منزل علم غیب

(The knowledge of the unseen) بتایا ہے جو ان کے بیان کے مطابق خود اپنی روح یا نفس کی گہرائیوں کے مشاہدہ سے حاصل آسوتی ہے۔ یہ وہی منزل ہے جسے صوفیا نے معرفت نفس ، یا معرفت ذات کا بنی نام دیا ہے۔\*

اقبال نے چونھی سنزل معرفت بتائی جیسے وہ صوفیا کے بقول عدن و سخاوت کے مسلسل عدن پر مبنی بتائے ہیں اور قرآن حکیم کی اس آیت کا حوالہ دبتے ہیں:

''ببشک اللہ تعاللی اعتدال اور احسان اور اہل قرابت ُ لو دینے کا حکم فرمانے ہیں اور کھلی برائی اور مطلق برائی اور ظلم کرنے سے منع فرمانے ہیں ۔'' (مورة النحل آیت۔ ۹۲)

اس کے بعد علامہ اقبال لکھتے ہیں کہ بعض سلاسل صوفیہ (مثلا نقشبندی) میں اس معرفت کے حصول کے بعض اور طریقے اور ذرائع بھی بنائے جاتے ہیں جو ان کے بقول ویدانت کی نعلم سے مستعار یا ماخوذ ہیں ، مثلا ان کے بقول ہندوؤں کے ایک مسلک (کنڈا لینی) کی طرح صوفیا بھی جسم انسانی میں نور کے مختلف الوان کے چھ مرکز بتاتے ہیں اور صوفیوں کا مقصد بہ ہونا ہے کہ مراقبہ اور دیگر ذرائع سے ان میں حرکت یا تموج پیدا کیا جائے اور اس طرح رنگوں کی بظاہر کثرت کے درمیان بے رنگ نور کی معرفت حاصل کی جائے جس سے ہر شے نظر آنی ہے اور وہ خود نظر سے پوشیدہ ہے ۔ جسم میں نور کے ان مراکز کی مستقل حرکت اور بالآخر آن کی حقیقت کی معرفت دراصل جسم کے ذرات

<sup>\*</sup>یہ اشعار دیکھیے:

غلط تھا آپ سے غافل گزرنا نہ سمجھے ہم کہ اس پردے میں تو تھا پہنچا جو آپ کو تر میں پہنچا خدا کے تئیں معلوم اب ہوا کہ بہت میں بھی دور تھا

(atoma) دو معین حرکت کی راہ میں لا در حاصل ہوتی ہے اور اس لیے بعض صوفیانہ اذکار و اشغال مثلاً بعض امائے اللہی کے ورد کا طریقہ اختیار کیا جاتا ہے جس سے صوفی کا سارا وجود منور ہو جاتا ہے اور خارج میں اسی نور کا مشاہدہ دوئی کے احساس کو بالکل فنا کو دینا ہے۔ علامہ لکھنے ہیں کہ یہ واقعہ کہ ایران کے صوفیا کو ان طریقوں کا علم تھا فان کر بمر (Von Kremer) کو اس غلط فہمی میں مبتلا کو تا ہے کہ تعموف کی پورا مسلک رواس غلط فہمی میں مبتلا کو تا ہے کہ تعموف کی پورا مسلک ویدائتی افکار سے ماخوذ ہے۔

درست ہے کہ مراقبہ اور ذکر کا یہ انداز جس کی طرف اقبال نے اشارہ کیا ہے ویدانت افکار کا بھی ایک جزو ہے لیکن اسائے اللہی کا ورد کایة ویدانت کا مرہون منت یا اس سے ماخوذ قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ ویدانتی صوفیانہ افکار کا ذکر ہم اختصار سے پہلے کر چکے ہیں اور وہاں یہ رائے بھی لکھ چکے ہیں جو علامہ افبال کے علاوہ اور مفکرین و مصنفین کے یہاں بھی ملتی علامہ افبال کے علاوہ اور مفکرین و مصنفین کے یہاں بھی ملتی ہے ، لیکن قرآن حکیم کے یہ ارشادات بھی دیکھیے:

''اور اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں سو ان ناموں سے اس ہی کو یاد کیا کرو ۔'' (الاعراف آیت ۱۸۰)

مفررن نے اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذرو و فکر میں ہم اپنی فکر و خیال کی رسائی کی حد تک بہترین ناموں سے اسے یاد کر سکتے ہیں ۔ اس کی ہزاروں صفات ہیں جن کا احاطہ محکن نہیں ۔ سورہ فاتحہ میں بعض ان میں سے بیان ہوئیں مثلاً رحان ، رحیم ، ربالعالمین، مالک یومالدین ، وغیرہ ، ہاری بمازوں میں بھی یہ نام لیےجانے ہیں اسی کی طرف اس آیت میں اشارہ ہے : میں بھی یہ نام لیےجانے ہیں اسی کی طرف اس آیت میں اشارہ ہے : 'آپ فرما دیجیے کہ خواہ اللہ کہہ کر پکارو یا رحان کہہ کر پکارو، جس (نام) سے بھی پکارو کے سو اس کے بہت اچھے 'پکارو، جس (نام) سے بھی پکارو کے سو اس کے بہت اچھے 'پکارو نام ہیں ، اور اپنی نماز میں نہ تو بہت پکار کر پڑھیے

اور نہ بالکل چپکے چپکے ہی پڑھیے اور دونوں کے درمیان ایک طریقہ اختیار کر لیجیے ۔'' (الکہف - ۱۱۰)

## ایک اور موقع پر ارشاد ہے:

''(وہ) اللہ ابسا ہے کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں ، اس کے اچھے (اچھے) نام ہیں ۔'' (سورہ طعـــآیت ہ

# اور ذ در و تسبیح کے سلسلے میں ارشاد ہے:

''وہ معبود (برحق) ہے۔ سدا کرنے والا ہے۔ ٹھیک ٹھیک بنانے والا ہے (یعنی ہر چیر کو حکمت کے موافق بناتا ہے) صورت بنانے والا ہے۔ اس کے اچھے اچھے نام ہیں۔ سب چہزیں اس کی تسبیح کرتی ہیں جو آسانوں میں ہیں اور جو زمین میں ہیں اور وہی زبردست حکمت والا ہے۔"

# اور سوره بني اسرائيل مين فرمايا گيا:

'ابته ہی کی پاتی بیان کر رہے ہیں سانوں آسان ، زمین اور وہ ساری چیزیں جو آسان و زبین میں بیں ۔ کوئی چیز بھی ایسی نہیں ، جو اس کی حدد و ثنا میں مصروف نہ ہو ، لیکن ہم ان کی حمد و ثنا کو سمجھ نہیں پاتے ، حقیقت یہ ہے کہ وہ بڑا ہی بردبار اور درگزر فرمانے والا ہے ۔"

ان اسلامی تعلیات کی ، وجودگی میں جن کی اساس خود قرآن حکیم کے ارشاد پر ہے محض اس لیے کہ بعض مذاہب یا انکار میں اس سے ملتا جلتا کوئی مسلک یا طریقہ رائج تھا ، صوفیوں کے ذکر اسائے اللمی کو ویدانت سے ماخوذ سمجھنا مناسب نہیں ، خاص طور پر ایسی صورت میں جب ویدانتی تعلیات کا عربی فارسی کے ذریعے سے ان صوفیا تک پہنچنا ہی محض ایک قیاس ہے ۔ علامہ اقبال نے خود ایک حاشیہ میں اس کے ماخذ کے بارے میں علامہ اقبال نے خود ایک حاشیہ میں اس کے ماخذ کے بارے میں

اس قدر لکھا ہے :^\*

''ویس نے لاساں کی سند پر یہ بیان کیا ہے ، گیارہویں صدی کے آغاز میں البیرونی نے پنانجلی کی تصانیف کا عرب میں ترجمہ کیا اور جیسا کہ ظاہر ہوتا ہے سنکھبا سوترا کا بھی اگرچہ ان تصانیف کے متون کے بارے میں جو ہاری اطلاعات ہیں وہ اصل سنسکرت سے مطابقت نہیں رکھتیں ۔''

(حواله تاریخ ادبیات سند ص ۱۳۹)

محض البیرونی کے پنانجلی یا بعض سنسکرت کتابوں کے سرجمے سے ایسے افکار و خیالات ، جو سلمانوں کے عقیدہ کے مطابق ایک کافر قوم کے خیالات ہوں ، کوئی بھی مسلمان صوفی یا غیر صوفی کس طرح قبول کر سکتا ہے اور اس پر اپنے نظام فکر کی بنیاد رکھ سکتا ہے۔

اس مختصر بحث کے بعد علامہ اقبال نے صوفیانہ مابعدالطبیعیات کا جائزہ لیا ہے اور بیان کیا ہے کہ صوفیا اصل حقیقت یا حقیقت مطلق (Ultimate Reality) کے بارے میں تین مختلف نظریات کے حامل نظر آتے ہیں: بعض صوفیا کے نزدیک حقیقت دراصل (Self-Conscious will) ہے ۔ بعض حقیقت 'حسن' کو قرار دیتے ہیں اور بعض کے نزدیک خیال ، روشنی یا نور یا علم ہی حقیقت ہیں اور بعض کے نزدیک خیال ، روشنی یا نور یا علم ہی حقیقت ہے ۔ اول الذکر نظریہ کے علمبردار شقیق بلخی ، ابراہم ادھم اور رابعہ بصری ہیں ۔ ان کے نزدیک حقیقت مطلقہ مشیت مطلقہ اور رابعہ بصری ہیں ۔ ان کے نزدیک حقیقت مطلقہ مشیت مطلقہ عمل علم کی خواہش زیادہ اہمیت نہیں رکھتی بلکہ یہ احساس گناہ کے علم کی خواہش زیادہ اہمیت نہیں رکھتی بلکہ یہ احساس گناہ کے

The Development of Metaphysics p. 86 - ۲۸

ئبجہ میں ترک دنیا اور تزکیہ نفس و نصفیہ قلب پر زیادہ زور دیتے ہیں ۔ ان کا سقصد کسی سربوط نظام فلسفہ کا مرتب کرنا نہیں بلکہ زندگی گزارنے کا ایک مسلک تلاش کرنا ہے -

افبال کے بقول نویں صدی کے آغاز میں معروف کرخی نے تصوف كى نعريف ترخ سول اس حقائق اللهيم كى معرفت كا نام دبا نھا ۔ یہاں سے تصوف میں اس تحریک کا آغاز ہوا جس میں سوضوع دین سے علم کی طرف رجوع ہوا اور دسویں صدی کے آخر تک فشیری کے یہاں اس تلاش حق کی صورت کی مرتب صورت نظر آتی ہے اور اسی دور سے نوفلاطونیت کے بعض اثرات بھی تصوف یں جھلکتے نظر آتے ہیں ۔ شیخ ہو علی سینا کی طرح اس دہستان سے تعلق رکھنے والے صوفیا بھی حقیقت اصلی کو محسن ظاہر سے تعبیر کرتے ہیں جس کی فطرت کائنات کے آئینہ میں خود اپنے عکس جال کا مشاہدہ ہے۔ گویا ان کے نزدیک یہ کائنات حسن ظاہر کا عکس ہے نہ کہ اس کا (Emanation) جبسا کہ نوفلاطونی مفکرین کا خیال تھا۔ تخلیق کائنات کا سبب اظہار حسن ہے اور تخلیق اول عشتی ہے۔ اس خسن تک رسائی اس شوق و محبت کے ذریعہ سے مکن ہے جسے ایرانی صوفیا نے آنش داک کا نام دیا ہے اور جو ماسوا اللہ کے ہر شے "دو جلا دبتی ہے۔ علامہ اقبال اس کو ایرانی صوفیا کی، فطری زرتشتیت سے ملاتے ہیں غالباً اس لیے کہ آگ کو زرتشتموں میں پاک کہا گیا ہے اور آتش عشق بھی ماسوا اللہ کو جلا کر سالک کو پاک و صاف کر دیتی ہے ۔

علامہ نے روسی کے ان اشعار کا حوالہ دیا ہے:

شادباش اے عشق خوش سودامے ما اے طبیب جملہ علتہائے ما

Metaphysics p. 89 - 74

این دوائے تخوت و ناموس ما ا اسے تو افلاطون و حالینوس ما\*\*

مشق و محبت کے اس صوفیانہ مسلک اور سوخوع پر گفتگو سے پہلے اس غلط فہمی کا ازالہ ضروری ہے کہ غشق کی آگ سے تشبیہ اور اس کے سوز و ساز کا ذکر ضرور بالضرور زرتشتیت کے اثرات کا سیجہ ہے ۔ قرآن حکیم میں جہاں آیات النہی ، اور اس کی نعمتوں کا ذکر ہے وہاں آگ کے سلسلے میں فرمایا گیا ہے :

''اچھا' پھر یہ بتلاؤ جس آگ کو تم سلکائے ہو اس کے درخت کو تم نے پیدا کیا ہے یا ہم پیدا کرنے والے ہیں ۔ ہم نے اس کو یاددہانی کی چیز اور مسافروں کے فائدہ کی چیز بنایا ہے ۔ سو آپ عظیم الشان پرودگار کے نام کی تسبیح کیجیے ۔''

اور ایک جگہ ارشاد ہے:

روہ ایسا (قادر) ہے کہ (بعض) ہرے درخت سے ممھارے لیے آگ پیدا کر دیتا ہے پھر تم اس سے اور آگ سلکا لیتے ہو ۔ آگ پیدا کر دیتا ہے پھر تم اس سے اور آگ سلکا لیتے ہو ۔ آگ پیدا کر دیتا ہے پھر تم اس سے اور آگ سلکا لیتے ہو ۔ آگ

اس سنسلے میں ایک غیر مسلم مستشرق کا یہ بیان بھی پیش نظر رکھیے:

"It has been stated that certain phenomena nterpreted as specifically Islamic, existed already

<sup>۔</sup> ہے اشعار مثنوی کے دفتر اول میں تمہید میں ہیں ۔ اس موضوع ہے مثنوی میں اور اشعار بکثرت ہیں جنھیں اس مقالہ میں اپنے محل ہے نقل کیا گیا ہے ۔

in Pre-Islamic times or were to be found in the contemporary arts of Byzantium or China. This is the same kind of argument brought up against the originality of Islam as a whole when it was said that such and such features were Jewish, Christian, Zoroasterian, or Indian borrowings or that certain legal concepts were derived from Roman Law. All of this may or may not be true. There is, however, at the beginning of every civilization little that is really first hand; yet the specific choice from earlier or contemporary civilizations and the new combinations and interpretations of these older elements can and do result in original creation. This is all the more evident when in selecting certain features from an earlier age, the most important and normative elements were rejected. borrowed elements, though they existed before, appear now in an entirely different light since they play a different role.""

ایران کے مذہب فدیم (زردشنی) ، تاریخ اور تہذیب میں بعض عناصر جو نصوف کے بعض عناصر سے ملتے ہیں ضروری نہیں کہ وہ ایرانی نژاد ، ایرانی الاصل یا ان قدیم خیالات ، افکار ، عقاید اور اعال سے ہی ساخوذ ہوں ، بعض عناصر اور بہی ہیں جن کے بارے میں یہی کہا جاتا ہے۔ منال و کنز لکھتے ہیں ؟

''ایرانی تصوف کے عمیق تربن افکار مغربی متصوفانہ افکار سے مشابہ ہیں۔ الغزالی کو بھی ولی فرانسس کی طرح یہ سعادت

1

Comments on the nature of Islamic Art and its symbols. - -, Dr. R. Ettinghausen — Paper International Islamic Colloquium 1957-58. Punjab University Press 1960, p. 9.

ہ ۔ مقالہ تصوف ، مشمولہ میراث ایران ، مرتبہ اے ۔ جے ۔ آرہری ، ترجمہ سید عابد علی عابد ، مجاس ترقی ادب لاہور ، ۱۹۹۰ء

ارزانی کی گئی ہے کہ خالق کائنات کے عشق میں مبتلا ہو اور خود خالق کی شفقت آمیز نوازشات کا مورد - یہی مشابهت رابعہ بصری اور رویلہ کی ٹیرے سا میں پائی جاتی ہے ۔''

یمی معمنف بندی دبستان کے اثرات کے سلسلے میں لکھتے ہیں :"

"تصوف کے مخصوص عقاید و کوائف کے انتشار اور ارتقا کے متعلق دو اہم نظر دات رائج رہے ہیں اور دونوں کم و بیش اب ترمیم نسلم صورت میں پائے جائے ہیں۔ جہاں تک ہندی دستان نظریات کا نعلق ہے جو ظاہر ہے کہ جونہی مستشرقین کا ابتدائی دور ختم ہوا اور یہ ٹیوٹائی خصوصیت بھی کارفرما نہ رہی کہ نسل کو اہمیت دی جائے تو ان نظریات کی صحت بھی محل نظر ہوگئی۔ باقی رہا نوفلاطونی نظریہ نو اگرچہ اس میں دل پذیر اور دقت نظر کے طالب عناصر موجود ہیں (اس نظرے میں صحت کے عناصر بھی خاصے شامل ہیں) لیکن اس کا اظہار تام اس وفت ہوا تھا جب علم الانسان کے ماہروں اور نفسیات دانوں نے اپنی تعقیق کے علم الانسان کے ماہروں اور نفسیات دانوں نے اپنی تعقیق کے ذریعے ابھی اس مسئلہ کی نوعیت اور اس کی پوری پیچیدگی کا نعین نہیں کیا تھا۔ یہ بھی ملحوظ خاطر رہے کہ تصوف نیا مواد حاصل ہوتا رہا ہے۔"

یہ مصنف جس کا ہم نے ابھی حوالہ دیا تصوف کو ایرانی نژادہ میں ہتاتا ہے اور اپنی تائید میں نکاسن کے اس خط کا حوالہ دیتا ہے جو انھوں نے اپنی عمر کے آخری حصہ میں لکھا تھا جس میں

٣٠ - أيضاً صفحه ٢٠٠ -

دعوی کیا گیا تھا کہ تصوف کے بنیادی عناصر ایرانیالاصل ہیں ۔
ان میں ، جیسا کہ چھلی بحثوں میں آ چکا ہے ، جو عناصر مراد ہیں ان میں سب سے زیادہ زور زرتشتیت پر ہی ہے ۔ لیکن زرتشتیت کے باب میں اسی مصنف کا اسی مقالہ میں یہ قول دیکھے :"

ووتفصیلی بحث کرنے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم یہ بیان کریں کہ اس مقالے میں زرتشت کے مذہب سے مفصل بعث کبوں نہیں کی گئی (طول کلام سے قطع نظر ؟) اس کا جواب یہ ہے کہ اگرچہ یہ مسلک ساسانیوں کے عمد سب سرکاری مذہب تھا لیکن ایرانیوں کی مذہبی زندگی کے پیراہن میں جو رنگا رنگ کے مختلف ریشر الجھر ہوئے تھر ان میں سے ایک مزدیسنا بھی ہے کہ مانویت اور مہر پرستی کے مطالعے سے اس حقیقت کا احساس ہوتا ہے (افسوس ہے کہ ادبیات میں ان دونوں پرانی ''ملحدانہ'' تحریکوں کے ، تعلق معلومات بہت کم ملتی ہیں) پھر یہ بھی ہے کہ ایران کے مسخر ہو جانے کے بعد تبرہ سو سال تک اس ملک کی مستند تاریخیں لکھی جاتی رہیں ۔ ان کے مطالعر سے معلوم ہوگا کہ زرتشت کا مسلک ایرانی جوہر کی صحبح ترجانی نہیں کرتا تھا بلکہ مانی اور مزدک کی تحریکیں اس کی کمائندہ تھیں ۔ پھر یہ بھی ہے کہ زرتشت کے متعلق جو معلومات ہمیں حاصل ہیں انھیں صحیح تسلم کرنے کے بعد ایران قدیم کے اس پیغمبر کی مکمل تصویر آنکھوں کے سامنے نہیں آتی ، اگرچہ اس کی تعلیات ایران کی بصرت اور رفعت خیال کا سراغ دیتی ہیں ـ آخر میں یہ بات ہے (اور یہی وجہ ایسی ہے کہ ہم ایک اساوب خاص اختیار کرنے پر مجبور ہوئے ہیں) کہ سو سال سے ایرانی علماء اور فضلاء نہایت محنت سے زرتشت کے مسلک کے

هم ـ ايضاً ، ص ٢٣٢-٢٣١ ـ

ارتقا ، اس کے فراخ اور اس کے عملی پہلو کے متعلق تحقیقات کر رہے ہیں ، لیکن اس کے باوجود بات وہیں کی وہیں ہے کہ زرتشتی کوائف کے متعلق یقین سے کچھ نہیں کہا جا سکتا ہے یہ ٹھیک ہے کہ زمانہ قدیم کی اغلاط رفع کر دی گئی ہیں لیکن تحقیقات کی نوعیت زبان حال سے شہادت دیتی ہے کہ زرتشتی مسلک کے متعلق ایسے نتائج جلدی مستخرج ند ہوں کے کہ شائستہ لوگ اس کے مطالعہ کی طرف متوجہ ہوں -بات یہ ہے کہ ابھی تک تحقیق کا رخ بیشتر لسانیات کی جانب رہا ہے اور یہ طے نہیں ہوسکا کہ اس سلسلے میں لسانی تحقیقات کو کنی اہمیت دینی چاہیے - مشرق کے متعلق مستشرقین نے جو تحقیقات کی ہیں (زرتشت سے قطع نظر) اس کی نوعیت اور ہے۔ مزدسینا (مسلک زرتشتی) کے سلسلے میں جو لسانی انکشافات ہوئے ہیں انھیں دوسری اقدار پر مقدم گردانا گیا ہے ۔ علوم و فنون کی تاریخ مدون کرنے کے سلسلے میں جن باتوں کو اب کوئی اہمیت نہیں دی جاتی ، وہی مزدینا کی تحقیقات کے سلسلے میں اہم گنی جاتی رہی ہیں ۔"

اس طویل اقتباس کو معذرت کے ساتھ بیش کرنے کا مقصد صرف بہ ظاہر کرنا تھا کہ زرتشتی ، مانوی یا مزدی مزاج اور عناصر کو تصوف کے ماخذ قرار دبنے کے سلسلے میں جس قدر شدت کا اظہار کیا جاتا ہے اس کی بنیاد کس قدر کمزور ہے اور خود مستشرقین ، جو اس تحقیق میں بیش پیش ہیں ، وہ اس کمزوری کا اعتراف کرتے ہیں ۔ ہم مزید بحث کر کے یہ بھی ثابت کر سکتے ہیں کہ اس لسانی شہادت پر بھی اب نک جس قدر تحقیق ہوئی ہے وہ بھی نامکھل شہادتوں پر مبنی ہے اور ان میں سے بیشتر تحقیقات بھی نامکھل شہادتوں پر مبنی ہے اور ان میں سے بیشتر تحقیقات لسانی کے اصول آج کے ماہرین لسانیات مسترد کر چکے ہیں ۔ لیکن یہ بحث ہمیں اپنے موضوع سے بہت دور لے جائے گی اس لیے لیکن یہ بحث ہمیں اپنے موضوع سے بہت دور لے جائے گی اس لیے

بہاں اس کی طرف اسی فدر اشارہ کافی ہے کہ تصوف کے بعض عناصر میں زرتشتی ، مانوی یا مزدکی مماثلت ان کو تصوف کا ماخذ نہیں بنا دیتی ۔ قرآن حکیم کے بعض قصص ، بعض قرآنی تعلیات ایسی ہیں جو دبگر مذاہب اور دیگر مسالک و ممالک میں بھی ملتی ہیں لیکن ان کی بنا پر قرآن کو یا اسلام کم ان ماخذ سے ماخوذ قرار نہیں دیا جا سکتا ، اگرچہ بعض مستشرقین نے اس طرح کی کوشش کی ہے ۔

قرآن حکیم میں ہی آگ کے ایک علامتی نشان کا واقعہ حضرت موسیٰ کے قصے میں ہے ۔ ارشاد ہوا ہے :

''کیا آپ کو موسلی کے قصے کی خبر بھی پہنچی ہے جبکہ انھوں نے مدین سے آتے ہوئے رات کو ایک آگ دیکھی سو اپنے گھر والوں سے فرمایا کہ تم ٹھہرے رہو میں نے آگ دیکھی ہے شاید اس میں سے تمھارے پاس کوئی شعلہ لاؤں یا (وہاں) آگ کے پاس رستہ کا پتہ مجھ کو مل جاوے سو وہ جب اس (آگ) کے پاس پہنچے تو ان کو (منجانب الله) آواز دی گئی کہ اے موسلی میں ہی تمھارا رب ہوں ۔ پس تم اپنی جوتیاں اتار ڈالو (کیونکم) تم ایک پاک میدان یعنی طوی میں ہو اور میں نے تم کو (نبی بنانے کے لیے) منتخب فرمایا ہے ، سو اس وقت جو کچھ وحی کی جا رہی ہے اس کو سن لو ۔"

ایک اور سوقع پر ارشاد ہے:

وان کی حالت اس شخص کی حالت کے مشابہ ہے جس نے کہیں آگ جلائی ہو پھر جب روشن کر دیا ہو اس آگ نے اس شخص کے گردا گرد کی سب چیزوں کو ایسی حالت میں سلب کر لیا ہو اللہ تعاللی نے ان کی روشنی کو اور چھوڑ

دیا ہو ان کو اندھیروں میں کم کچھ دیکھیے بھالتے نہ ہوں ؛ بہرمے ہیں ، گونگے ہیں ، اندھے ہیں . سو بہ ابرجوع نہ ہوں گے ۔"
(سورہ البقرۃ ۱۸)

ان چند مثالوں سے صرف بہ ظاہر کرنا مقصود تھا کہ ضروری نہیں جہاں آگ کا ذکر ہو یا اس کی روشنی میں چبزوں کی حقیقت یا صورت کے انکشاف کا بیان ہو ، یا آگ کے اور فیوض و برکات کا ذکر ہو اسے لازمی طور پر زرتشتیت کے اثرات سے منسلک کر دیا جائے ۔ آگ انسان کی بالکل ابتدائی دریافت ہے اور فدرتی طور پر دنیا کی مختلف زبانوں اور مذاہب و مسالک و ممالک میں اس سے متعلق طرح طرح کے خیالات کا پیدا ہونا اور بعض صورتوں میں متعلق طرح طرح کے خیالات کا پیدا ہونا اور بعض صورتوں میں مائل یا مشابہ ہونا مین محکن ہے جبکہ ان میں مسبع اور ماخوذ کا نعلق نہ ہو مشاک خود آگ کے متعلق زرتشت کی تعلیات کے علاوہ خود ویدوں میں بہت کچھ اگنی دیوتا کے متعلق موجود ہے ۔ اس کی قربانی کا بھی ذکر ہے اور آگ کو پاک کردینے والا بھی کہا گیا ہے ۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ بیخودی یا فنائے ذات کا مسلک بھی اسی دور سے شروع ہوا اور علارہ اقبال نے اس امکان کی طرف اسارہ کیا ہے کہ اس قسم کے خیالات ممکن ہے ان ہندو جاتریوں کے ذریعے سے پھیلے ہوں جو ادران سے گزرتے ہوئے باکو میں واقع بدھ خانقاہ تک جاتے تھے ۔ ممکن ہے بعض صوفیا کے یہاں اس قسم کے اثرات راہ پا گئے ہوں لیکن جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے اسے یکسر ہندو یا بدھ فلسفہ یا مذہب سے ماخوذ قرار نہیں دے سکتے ۔ اس مسلک کی انتہائی شکل حسین منصور حلاج کے ہاں ملتی ہے جن کے نعرہ انا الحق کو بعض جضرات ویدانتی نعرہ ماہی ہوں ایس ہرہا ہوں) کے عین مطابق بتاتے ہیں ۔

علامہ اقبال نے صوفیا کے اس سلسلے یا مکتب فکر کے بنیادی نظریات کا جائزہ لیا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ کائنات ابک آئینہ ہے اور اس میں حقیقت کا عکس یا جلوہ نظر آتا ہے۔ حقیقت ایک ہے ، دوئی کا احساس محض ایک فریب ہے۔ علامہ اقبال کے نزدیک رومی اس مکتبہ فکر کے ایک ممتاز ممائندہ ہیں جس نے نوفلاطونبت سے فطع نظر کیا ہے۔ وہ روح مطلق کی مختلف ارتقائی منازل کو بڑی خوبی سے بیان کرتے ہیں:

آمده اول باقلیم حاد از جادی در نباتی اوفتاد اندر نباتی عمر کرد وز جادی یاد ناورد از نبرد وز نباتی چوں محیوان اوفتاد نامدش حال نباتی سیچ یاد جز بہان میلے کہ دارد سوئے آن خاصه در وقت بهار و ضيمران باز از حیوان سویے انسانیش میکشد آن خالقے کہ دانیش ہ۔ چنین ز اقلیم تا اقلیم رفت تا شد اکنون عاقل و دانا و زفت عقلمهائ اولينش ياد نيست هم ازین عقلش تحول کردنیست

تا ربد زین عقل پر حرص و طلب تا بزاران عقل بیند بوالعجب

اس کے بعد علامہ اقبال نے صوفیانہ افکار کے تیسرے دہستان کا تجزیہ کیا ہے جن کے نزدیک حقیقت نور یا خیال ہے۔ یہ بحث مابعدالطبیعیات (Metaphysics) کے باب سوم کے آخر تک جاری رہتی ہے اور اسی میں تفصیل سے عبدالکریم الجیلی کے افکار اور ان کے انسان کامل کے تصور سے بحث کی گئی ہے۔ یہ ساری بحث خالص مابعد انطبیعیاتی ہے اور اس کا جائزہ ہمیں اقبال کے فلسفہ کے تجزیہ مابعد انطبیعیاتی ہے اور اس کا جائزہ ہمیں اقبال کے فلسفہ کے تجزیہ

\*مثنوی میں ان اشعار کے علاوہ اور اشعار بھی بیں جن سے منازل ارتقاکا سراغ ملتا ہے ، مثلاً

لردبانهائیست پنهان در جهان اله پایه بایه نا عنان آسان است بر کره را نردبان دیگر است بر روش را آسان دیگر است گر منی گنده بود به پهو منی چو بجان بیوست گردد روشنی بر جادی کو کند رو در نبات از درخت بخت او روید حیات بر نباتی کو بجان رو آورد نبات خضروار از چشمهٔ حیوان خورد باز چون جان رو سوئے جانان نهد رخت را در عمر بے پایان نهد

تعجب ہے کہ تصوف کے مسائل کو غیر اسلامی ماخذ میں تلاش کرنے والوں کو ڈارون کے نظریہ ارتقا کا سراغ مولانا روم کے ان اشعار میں نہیں ملتا ہ

میں الجھا دے گا جو اس کتاب کے موضوع سے خارج ہے۔ اس لیے اس کی مزید تفصیل کو ہمال نظر انداز کیا جاتا ہے۔ کتاب کے آخری باب یعنی باب چہارم میں ملا صدرا ، ملا ہادی سبزواری اور مرزا علی مجد باب کے افکار و خیالات کا جائزہ ہے۔ ان سے بعض صوفیانہ افکار و مسائل پر بھی روشنی پڑتی ہے لیکن دراصل یہ فلسفہ تصوف کی بحث کا جزو ہے جو اس کتاب کے موضوع سے الگ ایک مستقل مضمون ہے۔

یہ محث تو تصوف کے فکری ، نظریاتی اور تاریخی پہلو سے نعلق رکھتی ہے لیکن تصوف کا جو پہلو سب سے اہم اور قابل غور ہے وہ عام مسلمانوں کی زندگی میں اس کے تصور اور صوفیوں کی زندگی اور ان کے کارناسے ہیں اور دراصل یہی چلو سب سے اہم ہے۔ بعض مصنفیں نے بیشک یہ لکھا ہے کہ اسلام بزور شمشیر پھیلا ئیکن چند واقعات کو چھوڑ کر حقیقت یہ ہے کہ دنیا کے دور دراز گوشوں میں اسلام کا پیغام ان صوفیائے کرام اور الله والوں کے ذریعے سے ہی پہنچا ۔ حکمرانوں اور فاتحین کو امور سلطنت ، حکومت کے استحکام اور اس کے انتظام سے اتنی فرصت کہاں تھی کہ وہ تبلیغ کے فریضہ کو انجام دیتے اور پھر مصلحت سیاسی و ملکی بھی اس کی مقتضی تھی کہ رواداری کے نام ہر غیر مسلم رعایا کو ضرورت سے زیادہ مراعات دی جائیں۔ اس کی بکثرت مثالیں خود بر صغیر پاک و ہند کے مسلمانوں کی تاریخ سے ہی مل سکتی ہیں ۔ ان میں سے بعض نے اپنی غیر مسلم رعایا کے بہت سے تہذیبی اثرات بھی قبول کے بلکہ بعض (مثلاً جلال الدین اکبر) تو اس حد نک بڑھے کہ انھوں نے ایک نئے دین کی طرح ڈالی جس میں محکوم اور مفتوح قوم کے جذبات اور احساسات کا لحاظ اور ان کی تالیف قلوب کی پالیسی پیش نظر رکھی گئی تھی۔ اس طرح سیاسی مصلحتیں حق پر غالب رہیں اور

جہائگیر کے عہد تک برصغیر پاک و ہنڈ تین مسلمانوں کے عقائد اور افکار میں نڑا انقلاب آ چکا تھا۔ بقول ڈاکٹر انتیاق حسین قریشی:""

وامتعدد چشمے ایک ہی طرف کو مہہ رہے تھے؛ آخرکار آکبر کے عہد بنین وہ سب جغع ہو کر ایک بڑا دریا بنن گئے۔ آکبر کے مذہبی خیالات جو دین اللہی کی شکل میں ظاہر ہوئے آگر محض ایک شاہی دساخ کی سنک سے متعلق ہوئے نو تاریخی حیثیت سے آن کی کوئی اہمیت نہ ہوتی مگر وہ اس لیے تاریخی حیثیت سے آن کی کوئی اہمیت نہ ہوتی مگر وہ اس لیے اہم ہیں کہ مسابانوں کی اجتماعی زندگی میں جو رجحانات کچھ عرصہ سے کار فرما نھے ، ان کا نقطہ عروج وہی خیالات تھر ۔''

جیسا کد مورخین میں شروع ہوئیں اور یہ کام عرب مسلمان سرگرمیاں جنوبی ہند میں شروع ہوئیں اور یہ کام عرب مسلمان تاجروں اور دوسرے عام لوگوں کے ذریعے سے ہونا رہا ۔ البتہ صنوفیا نے کرام نے اس سلسلے میں ابتدا سے ہی سرگرمی کا اظہار کیا ۔ جنوبی ہند میں ان صوفیا میں قدیم ترین بزرگ جن کے بارے میں کچھ معلومات حاصل ہیں ، ایک بزرگ ہیں جن کو نظہر ولی ، نظہر شاہ ، تتھڑ ولی کے ناموں سے تذکروں میں یاد کیا ہمن کیا خیا کہ اور ان کے بیر و مرشد سید علی بادشاہ ہرمزی نھے ۔ پیر و مرشد اور ان کے پیر و مرشد میں تبلیغ اشلام کے لیے آئے ۔ ان کے بدایت پر وہ جنوبی ہند میں تبلیغ اشلام کے لیے آئے ۔ ان کے بدایت میں شہید تھے جو پانڈیا راجا کے مقابلہ میں ۱۲۱۵ میں شہید تھے جو پانڈیا راجا کے مقابلہ میں علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں دفاع کے دیں دفین ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ کی دیا کے دیں دفی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ کی دیا کہ دی دفی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ کی دیا کہ دور ایسانے کی دیا کہ دیا کیا کہ دیا کہ دیا کہ دور ایسانے کی دیا کیا کہ دیا کیا کہ دور ایسانے کی دیا کیا کہ دور ایسانے کیا کہ دور ایسانے کی دیا کہ دور ایسانے کی دیا کیا کہ دیا کہ دیا کیا کہ دیا کیا کہ دیا کہ دیا کیا کہ دیا کیا کہ دیا کہ دیا

۱۵۳ - بر عظیم پاک و بند کی ملت اسلامیه ص ۱۵۳ -

ے ہے۔ ایضاً ص ہے۔

قادریہ کے صوفی بابا فخرالدین علی بادشاہ وغیرہ کا نام ملتا ہے۔ ڈاکٹر قریشی کا بیان ہے: \*\*

وابتدا میں تبلیغ اسلام کا کام عربوں کی نو آبادیوں نے کیا مكر جب آہستہ آہستہ تصوف كے سلسلے ابھرنے لگے تو صوفیا نے جبوبی ہند میں آنا شروع کر دیا اور مسلمانوں کے ذوق و شوق کو برقرار رکھنے اور غیر مسلموں کو دائرہ اسلام میں لانے کے دو گونہ مقصد سے وہیں قدم جا دیے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مقامی آبادی سے اپنا احترام کرانے میں ان کو بہت کامبابی حاصل ہوئی ۔''

یہ صورت حال ہر صغیر کے دوسر مے حصوں میں بھی پیش آئی ۔ سندھ کے سلسلے سیں ڈاکٹر قریشی کا بیان ہے:"

"اس کے معنی اغلباً یہ ہیں کہ اس زمانے میں سندھ کے اندر ایسے لوگ نھے جنھوں نے اپنی زندگیاں تصوف اور تبلیغ اسلام کے لیے وقف کر رکھی تھیں اور وہ شیخ (ہماء الدین زکریا ملنانی) سے ہدایت حاصل کرنے کے لیے آتے تھر . . . ملتان میں بہاء الدین زکریا کے متمکن ہونے سے قبل بھی ان کے مرشد شیخ شہاب الدین نے سلسلہ سہروردیہ ہی کے ایک صوفی شیخ نوح کو جو بھکر کے رہنے والے تھے ، سندھ بھیجا تھا . . . ہم سلسلہ سمروردیہ کی ایک اور شاح کے تبلیغی کارناموں کا ذکر بھی پڑھتے ہیں جو اچھ میں قائم ہوئی سهی . . . . اور اچه اسلامی تبلیغ کا مرکز بن گیا . . . . شیخ عبدالقادر جیلانی کی اولاد میں ایک بزرگ سید یوسف الدین سنده تشریف لائے کیونکہ ان کو خواب میں یہ ہدایت کی

٣٨ - ايضاً ص ٩ -

وس ـ ايضاً ص ٥٥ -

کئی بھی کہ وہ اس علاقے میں نبلبغ اسلام کا کام شروع کر دیں۔ وہ ۱۳۲۹ء میں بھاں پہنچے اور دس سال تک بڑے صبر و استقامت کے ساتھ کام کرتے رہے . . . کچھ عرصہ کے بعد سندھ میں صوفیہ کی سرگرمیاں اس قدر وسیع ہو گئیں کہ آج بھی اس علاقے میں ان صوفیا کی اولاد جا بجا موجود ہے جو کسی نہ کسی زمانے میں عزت و احترام کی نظر سے دیکھے جاتے دھے ۔''

یہ صورت حال ہر صغیر کے پورے طول و عرص کی تھی اور ان علاقوں کے صرف اکابر صوفیہ کا ذکر ہی ایک طویل دفتر کا طالب ہے ۔ آج بھی کوئی قابل ذکر شہر یا قصبہ ایسا نہ ملےگا جہاں کسی نہ کسی صوفی نے کسی نہ کسی زمانے میں سلسلہ فیض جاری نہ کیا ہو اور آج تک صدیاں گزرنے کے بعد بھی ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان کا فیض جاری ہے ۔ جن حضرات نے دلی میں حضرت خواجه نظام الدين اولياء ، اجمير مين حضرت خواجه معين الدين چشى اجميرى ، لابور مين حضرت داتا گنج بخش على الهجويرى کے حالات زندگی پڑھے ہیں اور آج تک ان کے مزارات پر عقید تمندوں کے گروہ دیکھتے ہیں اور آن کے روحانی تصرفات کی داستانیں سننے اور آن کے فیض کا اعتراف کرتے ہیں وہ اندازہ لگا سکنے ہیں کہ برصعیر میں تبلیغ اسلام ، اس کے بعد مسلانوں کی دینی اور تہذیبی تربیت اور اصلاح میں ان صوفیا کاکیا کارنامہ ہے -خود علامہ اقبال نے بیشار صوفیا سے اپنی عقیدت کا اظمار کیا ہے -اس پر ہم تفصیل سے ایک باب میں اظہار خیال کریں کے لیکن اس سے یہ تو ثابت ہو ہی جاتا ہے کہ ان صوفیا کے خیالات اور افکار یا آن کے اعال و اقوال کو اسلام کے خلاف یا اسلام سے متصادم قوار نہیں دے سکتے۔ اگر ان میں سے بعض نام نہاد صوفیوں کے یہاں ایسے رجعانات اور سیلانات ملتے ہیں تو اس کی دو صورتیں

ہیں۔ ایک تو یہ کہ صوفیوں کی جاغت میں بعض ایسے لوگ بھی شامل ہو گئے تھے جو دراصل صوفی نہ تھے ، اس کا اشارہ صوفیوں کی اپنی تحریروں میں ملتا ہے۔ چناتچہ حضرت علی المهجویری کا یہ بیان ہم بہلے نقل کر چکے ہیں جس میں انھوں نے صوفیہ کے تین طبقات کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ایک گروہ ایسے لوگوں کا ہے کہ جو صوفیوں کی سی وضع بنانے ہیں اور لوگ آن کے دام فریب میں گرفتار ہو جاتے ہیں۔ ورنہ صوفی دراصل وہ ہے جسکا خلاصہ طاؤس الفقراء ابوالنصر سراج (عبد اللہ بن علی بن جد بن عیلی)\* کے الفاظ میں یہ ہے:"

"الله تعالی نے کما مومنین سے بلند و برتر مرتبہ ان کا رکھا ہے جو اولی العلم اور قائمین بالفسط ہیں اور ملائکہ کے بعد انھیں کی شہادت پیش کی ہے اور سرور کائنات صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے بھی علم کو جانشین انبیا ارشاد فرمایًا ہے ، سو یہ القاب میر نے خیال میں ان لوگوں کے حق میں وارد ہیں جو کثاب الله کا سر رشتہ مضبوط نھامنے والے اور سول کریم صلی الله علیہ و آلہ و سلم کی متابعث کے پورنے کوشاں اور صحابہ اور تابعین کے نقش قدم پر چلنے والے اور الله کے اولیاء متقین و صالحین کی راہ اختیار کرنے والے ہیں ۔ اور الله ایسے اشخاص کو طبقات سمگانہ میں رکھا جا سکتا ہے: ایک طبقہ ارباب حدیث کا ہے اور دوسرا قشما کا نم اور تیشرا ایک طبقہ ارباب حدیث کا ہے اور دوسرا قشما کا نم اور تیشرا ضوفیا کا ۔ پس بھی طبقات سمگانہ اولواالغلم اور قائم بالقسط ضوفیا کا ۔ پس بھی طبقات سمگانہ اولواالغلم اور قائم بالقسط کی استحق بین جو انبیا کے جانشین ہوتے ہیں ۔ کر ایکن اس اشتراک کے بعد صوفیہ انواع عبادات ، خقائق طاعات اور اتحلاق جمیلہ سے جن درجات غالیہ اور منازل رفیعہ کو

<sup>\*</sup>وفات طوس ، رجب ۲۵۸۸ ، اکتوبر ۹۸۸ ء -. به ـ کتاب اللمع ، محولہ بالا .

طے کرنے لگتے ہیں وہاں تک عالمے ظاہری اور فقہا اور اصحاب حدیث کی رسائی نہیں ہو سکتی ۔ صوفیہ کی اولین خصوصیت یہ ہے کہ وہ اللہ ہی اللہ ہونا ہے اور ماسوا اور مطلوب و مقصود تمام تر اللہ ہی اللہ ہونا ہے اور ماسوا اور لاہعنی مشغلوں سے انہیں کوئی واسطہ نہیں ہوتا ، قناعت کو اپنا شیوہ بنا لینے ہیں ۔ قلیل کو کثیر پر ترجیح دیتے ہیں ۔ قلنا ، لباس اور ہر قسم کے سامان دنیوی سے صرف مایحناج کو اختیار کرتے ہیں ۔ بجائے تونگری کے تنگدستی ، خاخ کو اختیار کرتے ہیں ۔ بجائے افراط کے قات ، بحائے جاہ و ترفع سیری کے گرسنگی ، بجائے افراط کے قات ، بحائے جاہ و ترفع کے تواضع و انگسار ، ہر چھوٹے بڑے کے مقاملہ میں اپنے لیے پسند کرتے ہیں ۔ بلائے اللہی پر صابر اور قضائے اللہی لیے پسند کرتے ہیں ۔ بلائے اللہی پر صابر اور قضائے اللہی پر راضی رہتے ہیں ۔ بلائے اللہی نہ صابر اور قضائے اللہی بر راضی رہتے ہیں ۔ بجاہدہ اور مخالفت خواہش نفی میں مشغول رہتے ہیں ۔ بی

گُویا تصوف کا به عملی چلو ہے جو صوفیہ کی زندگی کے نصب العین اور آن کے لیے راہ عمل متغین کرتا ہے ۔ ظاہر ہے اس میں کوئی چیز نہ غیر اسلامی ہے اور نہ کوئی ایسا تصور جس کے ماخذ تلاش کرنے کے لیے یونان ، ایران یا سندوستان کے افکار و مذاہب اور آن کی تہذیب و تمدن کی ناریخ کو کھنگالنے کی ضرورت ہو۔ رہی یہ بات کہ مجاہدہ اور مشاغل میں بعض صوفیہ فی ایسے اعال اختیار کیے جن میں شادت پائی جاتی ہے اور جن میں سے بعض پر بلاشبہ بعض دوسر مے مذاہب کے اعال و افعال کا شبہ گزرنے لگتا ہے تو اشے ان صوفیہ کا ذاتی فعل ، انہاک ، شادت ، کمہ لیجیے جو نہ دوسروں کے لیے مثال بن سکتا ہے اور نہ اس کو تعموف اسلام کے بنیادی تضورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی تعموف اسلام کے بنیادی تضورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی تعمون سلام کے بنیادی تصورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی تعمون سلام کے بنیادی تصورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی تعمون سلام کے

اس محث کے خاتمہ پر دو اور باتوں کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے ۔ اکثر کہا جانا ہے کہ تاتاریوں کی یورش نے وسط ایشیا خصوصاً ایران ، عراق وغیره میں جو غارت گری اور تباہی پھیلائی اس کے نتیجہ کے طور پر لوگوں میں گوشہ نشینی ، عزلت پسندی ، دنما کی ہے ثباتی اور ناپائیداری کا احساس ، انسان کی محبوری ، لاچاری ، بیکسی اور نے بسی کا رجعان پیدا ہوا جو ایک طرح کی فراری ڈہنیت کا ترجان ہے اور قوروں کی زندگی کے لیے زہر قاتل ہے کہ اس سے جد وجہد کا جذبہ کمزور پڑتا ہے اور انسان انفرادی اور اجتماعی طور پر تنازع للبقا میں حصہ لینے سے گریز کرنے لگتا ہے اور بالآخر فنا ہو جآتا ہے لیکن سوال یہ ہے کہ کیا صرف تصوف اس صورت حال کے رد عمل کا اظہار ہے یا اس کے تاریخی اور سیاسی اسباب کچھ اور ہیں - پہلی بات تو یہ ہے کہ یورش تاتار سے قبل بھی صوفیہ موجود تھے اور آن میں سے بعض کے بہاں اس قسم کے خیالات یورش سے پہلے بھی ملتے ہیں -کچھ صوفیہ ایسے ہیں جن نک سیلاب تاتار پہنچا ہی نہیں تھا۔ ان کے کلام پر اس قسم کے اثرات کا سبب یورش تاتار نہیں ہو سکتی ۔ بات دراصل یہ ہے کہ ایسے دور میں جو شخصی حکومت ، دربارون ، اسیروں اور سرداروں کا دور ہوتا ہے ایسے حالات اکثر پیش آیے رہتے ہیں جن میں ایک شخص یا ایک خاندان کا عروج و زوال ایک مختصر مدت میں ہی پورا ہو جاتا ہے - عباسیوں کے دور میں ہرامکہ کی ایک ایسی مثال ہے۔ خود برصغیر پاک و ہندگی تاریخ میں ایسے انقلابات کی بکثرت مثالیں ہیں کہ جو محلوں میں رستے اور ناز و نعم میں پرورش پاتے وہ چشم زدن میں معتوب ، مفلس اور محتاج ہو کر دربدر کی ٹھوکریں کھاتے اور دانہ دانہ کو معتاج بھرنے ۔ ان حالات میں ایک عام انسان کے لیے ذہنی سکون کی ایک صورت یہی ہے کہ وہ اس عیش و عشرت ، اس سامان طرب کو محض انک تماشا سمجھے۔ گرمی ہزم بس ایک رفص شور ہوئے نگ جائے۔ یہ صورت حال برصغیر کے ان صوفیہ کے بہاں نظر آئی ہے حو ایسے ساحول سے گزرے ہیں۔ میر نقی میر اس کی ایک مثال ہیں ، یہاں میں اس بحث میں پڑنا نہیں چاہتا کہ میر صاحب صوفی نھے یا نہیں تھے بہر حال وہ مضامین جو تصوف اور صوفیانہ شاعری کے مضامین کمے جاتے ہیں آن کے کلام میں موجود ہیں بلکہ اس کی چوٹ نو مرزا غالب سے لے کر حسرت ، اصغر ، قانی، جگر ، عزیز تک کے یہاں ماتی ہے۔ اس لیے براہ راسب یورش باناز ہے صوفیانہ خیالات کے یہائے کا مسئلہ اس قدر یفینی نہیں ہے جس قدر عام طور پر سمجھا جانا رہا ہے ۔ اس

اسی مسئلہ کا ایک پہلو یہ ہے کہ عام طور پر معاشی فارغ البالی ساجی زندگی میں ایک طرح کی بے لگامی کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے ۔ عیش و عشرت کے طوفان میں اخلاقی قلایں کمزور پڑ جاتی ہیں ، مے و نغمہ کو اندوہ رہا سمجھا جانے لگتا ہے اور

غافل به عيش كوش كبه عالم دوباره نيست

يا بقول سعدى

زن نو کن اے دوست در ہر بہار کہ تقویم پارینہ ناید بکار

اور یہ لے یہاں تک پہنچتی ہے کہ بعول نظیر اکبر آبادی کونڈی سونٹے کو ہلا ، بھنگ پی اور ڈنڈ پیل

ہی کا نام زندگی رہ جاتا ہے۔ تصوف نے ہر دور میں اس طرح کی اخلاق نے لگامی کے طوفان کو رو کنے میں ایک اہم کردار اداکیا

وم \_ تفصیل کے لیے دیکھیے ، عابد علی عابد مشمولہ ایران نامہ \_

ہے ۔ اور اپنی سادہ زندگی ، توکل ، ثناعت ، خدمت خلق سے اغملنی افدار کا پرچم بلند کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صوفیہ اپنے مشلک کے الممہ میں حضرت ابوبکر رط ، حضرت عمر رط ، حضرت عثان رط اور حضرت على رخ كو شار كربے ہيں۔ حضرت على المهجويري ٣٠ فرما ہے ہیں کہ حضرت ابوبکر صدیق رض ایک مسلمان کے لیے بالعموم اور صوفی کے لیے بالخصوص امام اور ممونہ ہیں کہ اول تا آخر انھوں ے اپنے آپ کو رضائے الہی کا تابع کو لیا تھا ، حضرت ابؤبکر کڑ کے بارے میں ہم افبال کی اینک نظم کے سلسلمے میں کسی فدر تفصیل سے اظہار خیال کریں گے۔ حضرت علی الہجویری حضرت عمراط کے بارے میں فرمانے ہیں کہ ان میں دیگر اعلی صفات کے علاوہ یہ خصوصیت تھی کہ آن کے لباس میں پیوند لگرے ہوئے اور وہ دین کے تقاضوں کو پورے انہاک سے ادا کرتے۔ حضرت عُثان ہو کی خصوصیت یہ تھی کہ مصیبت اور امتحان کے وقت بھی ثابت قدم اور زنیائے اللہی پر صابر و شاکر رہتے - حضرت علی رہ کا درجہ تعموف میں بلند ہے کہ ان کے ذریعہ سے حقیقت اللہیہ کی تعلم ہوئی۔ ظاہر ہے جو صوفی ان خلفائے راشدین رض کو اپنے لیے مثال اور شمع راہ بنائے گا اس کی زندگی آن کے اتباع کا ممونہ ہوگی اور اس میں فقر و استغنا ، ایثار ، سادگی ، صبر و رضا ، توکل و قناعت کی صفات موجود ہوں گی اور آن کا سرجشمہ کوئی اور مذہب یا کوئی اور مکتبہ' فکر نہیں ہوگا ۔

اس سلسلے میں آخری بات کہنے کی یہ ہے کہ ہارہے صوفیہ کے ہارہے میں بہت سی روایات کی صحت محل نظر ہے ۔ صوفیائے کرام کی اپنی تصانیف بہت کم ہیں اور ہم تک پہنچتے یہ بہتے ان میں تصرف کا احتال خاصا ہے ۔ ان کے بیشتر خیالات ملفوظات کے میں تھی صدیوں کی وسیلے سے ہم تک آئے ہیں اور ان ملفوظات میں بھی صدیوں کی

٣٣ ـ كشف المُحجوب ، باب بفتم ـ

آمیزش کے اسکانات کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا ۔ اس لیے ہمیں بنیادی طور پر کسی ایسے عقیدہ، قول یا عمل کو کسی صوفی سے منسوب کرنے میں قطعیت کا دعوی نہیں کرنا چاہیے جو صریحاً تعلیات اسلام کے مخالف ہے کیونکہ، جیسا کہ اکابر صوفیہ نے بار بار فرمایا ہے ، آن کے مسلک کا ماخذ قرآن حکیم ، احدیث نبوی اور سیرت صحابہ ہے اور جو شخص شریعت کو ترک کرتا ہے اور ایسا عمل کرتا ہے جو خلاف شریعت ہے اور کہتا ہے کہ وہ صوفی (ملامتیہ) ہے تو بقول علی المجویری اس کا قول یا فعل قابل اعتبار نہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ علامہ اقبال کے یہاں بکثرت ایسے صوفیہ سے عقیدت کا اظہار ہوا ہے جو صحبح معنوں میں صوفی اور تصوف اور تصوف اسلام کے علمبردار نھے ۔

م، \_ كشف المحجوب باب ششم ، در اب ملامت -

### كتابيات

```
برصغیر پاک و بند میں تاریخ تصوف اسلام ـ
```

Beal's Oriental Biographical Dictionary . ,

ہ ۔ ایشا ۔

م د کشف المحجوب ، مؤسسه چاپ و انتشارات امیر کبیر متن تصحیح شده و انتین ژو کونسکی ، نیر ماه یکهزار و سیصد سی و شش -

ہ ۔ ایضاً ۔

ه - ایضاً -

- ایضاً -

ے ۔ ایضا ۔

۸ ۔ ایضا ۔

و - ايضاً -

. ١ - ايضاً -

. ر \_ أيضاً \_

۱۰ \_ ایضآ \_

۱۳ - ایضاً -

۾ ر \_ ايضاً \_

Beal's Oriental Biographical Dictionary - 10

Sufism A.J. Arbery - 17

Mystics of Islam - 12

Sufism-Arbery - 1 A

و ر ۔ کیا موجودہ تصوف خالص اسلامی ہے ۔ ضیاء احمد بدایونی ، مصنف علی گڑھ جلد ر تمبر ر فروری ۲ م و رء ۔

The Development of Metaphysics \_ v.

٠٠ \_ ايضاً \_

۲۲ ـ قرآنی تعلیات، کاد یوسف اصلاحی، اسلامک پبلیکیشنز لاپور ۲۸ و ۱۹ ـ

٣٣ تا ٢٥ كشف المحجوب ـ

The Development of Metaphysics - va

۲۷ - ایضاً -

. ۳ \_ مثنوی مولانا روم ـ

Comments on the nature of Islamic Arts and its Symbols - 7;
Dr. R. Ettinghausen-Papers of International Islamic
Colloquium 1957-58. Punjab University Lahore.

٣٠ ـ ايضاً ـ

ہم ۔ ایضاً ۔

٥٠ - ايضاً -

۳۹ ـ برعظیم پاک و پند کی ملت اسلامیه ـ ڈاکئر اشتیاق حسین فریشی ، ترجمه بلال احمد زبیری - کراچی -

ے ۔ ایضاً ۔

٣٨ ـ ايضاً ـ

وس \_ ايضاً \_

. . . كتاب اللمع .

<sub>1</sub>م \_ ایران نامہ -

ب بر \_ كشف المحجوب \_

سہ ۔ ایضاً ۔

باب دوم اقبال اور مسلک ِ تصوف (کلام اقبال کی روشنی میں)

# باب دوم

# اقبال اور مسلك ِ تصوف

# (کلام اقبال کی روشنی میں)

تصوف کی تاریخ اور اس کے ماخذ کی بحث میں ہم کسی قدر تفصیل سے علامہ اقبال کی تصنیف ایران میں مابعدالطبیعیات کے ارتقاء کے حوالہ سے تصوف کے تاریخی ارتقا پر ان کی تنقید کا جائزہ لے چکے ہیں ۔ اس جائزہ سے یہ بات تو ظاہر ہو جاتی ہے کہ اقبال کم از کم ابتدائی ادوار میں تصوف اسلام کو خالص اسلامی ماخذ قرآن اور حدیث اور صحابہ کرام کی تعلیات کے مطابق تسلیم کرتے ہیں لیکن ان کے خیال میں ایران پہنچ کر بیرونی عناصر اور اثرات بی اس اسلامی تصوف کی صورت بدل دی اور بہت سے ایسے خیالات، نے اس اسلامی تصوف کی صورت بدل دی اور بہت سے ایسے خیالات، افکار ، اعال اور مسالک اس میں داخل ہوگئے جو اصلاً روح اسلام کے منافی تھے۔ یہ تصنیف ، جیسا کہ ہم پہلے لکھ چکے بس ، علامہ کی ابتدائی دور کی تصانیف میں ہے ۔ اس کے بارے میں پروفیسر کی ابتدائی دور کی تصانیف میں ہے ۔ اس کے بارے میں پروفیسر ام ۔ ایم ۔ شریف لکھتے ہیں : ا

This work is Iqbal's first philosophical attempt and, therefore, is not free from the marks of immaturity; and yet until it is superseded by a more comprehensive work, it will retain its importance in oriental studies. It was written at a time when he was an admirer of Pantheism—a world view which he completely repudiated

ر - Metaphysics ، پیش لفظ طبع ثانی ، بزم اقبال -

a few years later. That is why he has spoken in the introduction in such glowing terms of Ibn-al-Arabi, has given in the text practically no place to his future teacher and guide, Jalaluddin Rumi, and has paid more attention to the treatment of Pantheistic Sufism than to any other Philosophical school. In his observations regarding Al-Farabi, Ibn-Maskwaih and Ibn-Sina, he has more or less echoed the views of early western orientalists and has denied these great thinkers the credit for originality and deviation from Neo-Platonism. There is no doubt that if he were to re-write this work, he would have differently evaluated their philosophical efforts and would have also given to Rumi's thought the extensive treatment it really deserved."

اگرچہ ہمیں پروفیسر شریف کی رائے سے پورا اتفاق نہیں اور یہ خلاف واقعہ بھی ہے کیونکہ علامہ نے مولانا روم کے بارے میں خاصی واضع رائے دی ہے اُ تاہم یہ درست ہے کہ آئے چل کر اقبال کے خیالات ، افکار اور نظریات میں ارتقا کی بدولت خاصا فرق نظر آتا ہے جسے بعض حضرات تضاد سے تعبد کرتے ہیں ۔ دراصل یہ ارتقا ایک فطری اور منطقی عمل ہے جس سے علامہ اقبال گزرے ہیں ۔ ممکن ہے پروفیسر شریف کے بقول اگر علامہ اقبال اس کتاب پر نظر ثانی کرتے تو شاید وہ اس میں رد و بدل کرتے لیکن یہ صورت موجودہ ہم صرف یہ کہہ سکتے ہیں کہ علاسہ کی دوسری تصانیف اور بالخصوص شاعری کے وسیلہ سے ان کے خیالات اور اس کے خیالات اور اس کے اور بالخصوص شاعری کے وسیلہ سے ان کے خیالات اور اس کے اور تاہم کا جائزہ لیں ۔

اس سلسلے میں سب سے پہلے اسرار خودی کا ذکر کرنا ضروری ہے کیونکہ آگے چل کر علامہ اقبال کی فکر کا محور خودی

ې ـ ايضاً ص ۸۲ ، ۸۳ ، ۸۹ ، ۹۹ -

اور اس کا ارتقا ہے اور یہ شعر کے پردہ میں ال کے حکیانہ افکار کا اظہار ہے ۔ مثنوی کے آغاز میں دولانا جلال الدین رومی کے یہ تین شعر ہیں:

دی شیخ با چراغ بسی گشت گرد شهر کز دام و دد ملولم و انسانم آرزوست زین بسرهان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزو سن گفتم در دافت می نشود جستمایم ما گفت آنکم یافت می نشود آنم آرزو ست

ان اسعار کے نجزیہ سے سولانا روم کے اس مسلک کا اندازہ ہونا ہے ۔ ۔ ، انسان کی تلاش ۔ (انسان کامل یا مرد مومن)

ہ۔ سست عناصر سمراہیوں سے بیزاری

س۔ جلال و جال ، طاقت و رعنائی کے مثالی کرداروں کی آرزو سے سعی مسلسل ، تلاش پیہم ، کاوش جاودانی ۔

اگر غور کیا جائے نو مثنوی انھیں عناصر کی تفصیل اور تشریج ہے اور ظاہر ہے مولانا روم ایک صوفی ہیں اور جیسا کہ ہم تفصیل سے لکھیں گے وہ ایک مخصوص صوفیانہ مسلک کے امام ہیں۔

اس کے بعد مثنوی کے تمہیدی اشعار ہیں ۔ ان میں یہ اشعار دیکھیے:

انتظار صبحخیزان می کشم اے خوشا زرتشتیان آنشم نغمہ ام از زخمہ ہے پرواستم من نوائے شاعر فرداستم

س ـ مثنوی اسرار خودی ، طبع سوم ، ۱۹۳۸ ع -

عصر من دانندهٔ اسرار نیست یوسف من بهر این بازار نیست یوسف من بهر این بازار نیست نا امید استم ز باران مدیم طور من سوزد که می آید کهیم اس کے بعد کا بند ہے:

سافیا برخیز و سے در جام کن محو از دل کاوش ایام کن نسعد، آیے کد اصلش زمزم است کر گدا باشد پرسنارش جم است می کند اندیشہ را پشیار نر دیدہ بیدار را بیدار تر

خبر و در جامم شراب ناب ریز بر شب اندیشدام مهتابریز نا سوے منزل کشم آواره را ذوق بیدایی دهم نظاره را

یہ انداز بیان ان صوفی شعرا کا ہے جن ہر اقبال نے اعتراض کیا ہے۔
مشلاً حافظ کی سے پرستی اور رندی جو دراصل محض ایک انداز ہیان
ہے ، اسے بالکل لفظی معنوں میں لینا انصاف سے بعید ہے۔ میرے
کہنے کا مقصد یہ نہیں کہ میں واقعی حافظ کو صوفی سمجھتا ہوں
یا ان کے سارے کلام کو معرفت اور حقیقت کا ترجان جانتا ہوں۔
یہ ایک الگ بحث ہے میکن بہ انداز بیان اننا عام ہے کہ محض

اس کی بناء پر حافظ ، اقبال یا کسی بھی شاعر کے مسلک کے بار میں حکم نہیں لگایا جا سکتا۔ مرو مینا ، جام و صببا ، ساقی و پیانه بار بار بار اقبال کے کلام میں ملتے ہیں اور یہ محض شاعرانه استعاری اور شاعرانه انداز بیان ہے جو صوفی اور غیر صوفی پر قسم کے شعرا کے جال عام ہے بلکہ بعض شعراء جو مسلمان کہلائے بیں آن کے کلام میں ایسے عناصر موجود ہیں جن کا اسلام یا مسلمانی سے کوئی تعلق نہیں۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر الیساندوبوسانی ، دقیقی (وفات تعلق نہیں۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر الیساندوبوسانی ، دقیقی (وفات شعر دیکھبر :

برافگند اے صفم ابر بہشتی اردی بہشتی اے عدن را گلزار ماند درخت آراستہ حور بہشتی چئان گر در جہان بر سان کہ گوئی پلنگ آبو نگیرد جز بکشتی جہان طاؤس گونہ گشت بنگر جہان طاؤس گونہ گشت بنگر بہائے نرمی و جائے درشتی بہائے نرمی و جائے درشتی ہوا برسان مشک اندودہ مشتی بدان ماند کہ گوئی از سے و مشک بدان ماند کہ گوئی از سے و مشک مثال دوست بر صحرا نبشتی

Dr. Alessando Bausani Can we speak of Muslim Poetry \_ w International Islamic Colloquium Papers. Lahore 1960 p. 13.

سن رخسار او بهمرنگ یاقوت منے بر گونه جامه کنشتی زر گل بوئے گلاب آید ازان سان که پنداری گل اند گل سرشتی دقیقی جار خصات برگزید است به گیتی از بهمه خوبی و زشنی لب یافوت رنگ و ناله جنگ می خون رنگ و دبن زردبشتی

اس غزل میں محبوب کو صنم یا بن کہا گیا ہے۔ باغ کو ہشت عدن اور درختوں کو حوران بہشنی ، شراب سرخ جاسہ کنشتی ہے۔ اور آخری دو اشعار میں چار خصائل برگزیدہ گنائے ہیں : لب ماقوت رنگ ، نالہ جنگ ، سے خون رنگ اور دین زردشتی ۔

## اس پر بیصره کرنے ہوئے ڈاکٹر بوسانی لکھتر ہیں :

"The abundance of religious images in so short and so old a poem is remarkable; they all refer to non-Muslim religions, to kufr; the idols, the Christian Church, the wine used in its rites and in those of Zoroastrianism, Zoroastrianism itself. This cannot have been invited by Daqiqi and points to an older tradition. First of all it is clear that here the mention of Zoroastrianism has nothing to do with a profession of Zoroastrianism on the part of the poet. If it were so he would have been a very bad Zoroastrian indeed, putting on the same level his religion, and the Ressis of an epheba, wine and merry music, all things equally

forbidden both by Zoroastrianism and Islam. The din-i-Zardahishti is here a symbolic cypher of something 'ferbidden'. It is a symbol of libertinage'.

دقیقی کے کلام سے ڈاکٹر بوسانی جو ثابت کرنا چاہتے ہیں وہ ایک حد تک درست ہے کہ شاعری میں ایسی علامات ، اشارات اور استعارات کا استعال ظہور اسلام سے قبل عرب شاعری میں اور شراب و شاہد ہازی کا رواج ایران و عرب کی تہذیبی زندگی میں موجود تھا ۔ اسی شاعرانہ انداز بیان کو اسلامی دور کے شعرا نے اختیار کر لیا ۔ شاید اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ مسلمان اختیار کر لیا ۔ شاید اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ مسلمان اہتدائی دور میں شاعری کی طرف متوجہ نہیں ہوئے ۔ قرآن حکیم میں شاعروں کی مذمت موجود ہے ۔ اس لیے جو لوگ شعر کہتے ان کے شاعروں کی مذمت موجود ہے ۔ اس لیے جو لوگ شعر کہتے ان کے سامنے جو اسلوب اور آہنگ شاعری کا تھا وہ اسلامی نہ تھا ۔ گیا عتبار سے وہ خالص ایرانی معلوم ہوتا ہے اور عربوں کو ناپسند کے اعتبار سے وہ خالص ایرانی معلوم ہوتا ہے اور عربوں کو ناپسند کرتا ہے ۔ فردوسی نے شاہنامہ میں اس کی تعریف کرتے ہوئے لکھی تھیں اور وہ اشعار فردوسی نے شاہنامہ میں شامل کر لیے ۔ فردوسی کے یہ شعر دیکھیے :

کنون رازبا باز جویم ترا حدیث دقیقی بگویم ترا چنان دید گوینده یک شب خواب که یک جام میداشتے چون نگلاب دقیقی ز جائے پدید آمدے بدان جام مے داستانها زدے

٣ ـ شبلي نماني ، شعرالعجم ، حصر اول ، ص ٣٨ ، طبع لايور ٩٨٩ ، ع

# بہ فردوسی آواز دادے کہ سے غور جز بہ آئین کاؤس و کے

دقبغی کی یہ فرمائش کہ شراب نیابی طریقہ سے پہو ایک نفسیاتی کیفیت کی غاز ہے۔ اس کی تائید شبلی کے ایک اور بیان سے ہوتی ہے۔

الارتبقی کے زمانے ذک فارسی زبان میں عربی الفاظ اس طرح مخلوط نھے کہ دونوں سے مل کر گویا ایک نئی زبان پیدا ہوگئی نھی۔ عباس مروزی کے کل چار شعر ہیں لیکن عربی الفاظ فارسی سے زیادہ ہیں۔ رودکی و شہید بلخی وغیرہ کا کلام بھی اسی کے فریب ہے۔ سب سے پہلے جس نے فارسی زبان کو اس آمبزش سے باک کر کے مستقل زبان کی حینیت دائے کی وہ دفیمی ہی ہے۔ اس کے سینکڑوں شعر ہڑھتے چلے جاؤ عربی کا ایک لفظ نہیں آتا ۔"

ایک ابرانی کی حبثبت سے دقیقی کا یہ کارنا، مستحسن ہوگا کہ اس نے فارسی کو عربی الفاظ سے پاک کرنے کی کوشش کی نیکن اس کی یہ ذہنیت اس کا تعلق ان لوگوں سے پیدا کر دیتی ہے جنھوں نے ذہنی طور پر عربوں کی فتح ایران اور غلبہ اسلام کو فبول نہیں لیا نھا اور اس کا اظہار مختلف سیاسی اور مذہبی تحریکوں کی صورت میں ہوتا رہا جن کا لیچھ حال ہم لکھ چکے ہیں۔

مختصر یه که مثنوی اسرار و رموز میں یہی علائم شاعری استعال ہوئے بیں جو فارسی صوفیانہ شاعری میں عام تھے۔ مثلاً سُراب کا استعارہ ہی لیجیے:

گفت اے دیوانہ ارباب عشق جرعہ گبر از شراب ناب عشق

ے ۔ ایضاً ، ص ہم ۔

فاش گو اسرار پیر مے فروش موج مے فروش موج مے شو کسوت مینا بپوش خردہ بر مینا مگیر اے ہوشمند دل بدوق خردہ مینا بہ بند

یہ چند اشعار تو صرف ممہید میں ہیں ۔ باق مثنوی بھی اس سے خالی نہیں:

بادہ از ضعف خودی ہے پیکر است پیکرش مت پذیر ساغر است گرچہ پبکر سیپذیرد جام سے گردش از سا دام گیرد جام سے کیفیت به خیزد از صهبائے عشق ہست ہم تقلید از اسائے عشق از خم ہستی مئے گلفام گیر نقد خود از کیسہ ایام گیر كوچك ابدالش سوئے بازار رفت از شراب بوعلی سرشار رفت از تمنا سے بجامِ آمد حیات گرم خیز و تیزگام آسد حیات از چمنزار عجم کل چیدهٔ نوبهار سند و ایران دیدهٔ اندکے از گرسی صحرا بخور بادهٔ دیرینہ از خرما بخور

یہ چند انسمار ہم نے صرف بطور ہمونہ یہاں درج کیے ہیں۔
ایک باب بیں ہم تفصیل سے اقبال کے اسلوب شاعرانہ پر صوفیانہ
شاعری نے انداز بیان کا جائزہ لیں گے۔ یہاں اسرار خودی اور
رسوز بیخودی سے بعض صوفیانہ موضوعات و مباحث کے باب میں
اقبال کے حبالات کا نجزیہ کیا جاتا ہے۔

جبسا کہ تمہدی ابواب میں ببان کیا جا چکا ہے عشق اور انہ کی بحث صوفوع ہے ۔ انہ کی بحث صوفوع ہے ۔ اس بارے میں اقبال کا نقطہ نظر کیا ہے ، مثنوی اسرار خودی میں یہ سعر دیکھر:

عقل ندرت دوش و گردون ناز چیست سیج سدانی ده این اعجاز پیست

ز.دگی سرمایه دار از آرزو ست عنل از زائبدگان بطن اوست

چیست نظم قوم و آئین و رسوم چیست راز تازگیمهائے علوم

آرزوئے دو بزور خود شکست سرزدل ببرون ردو صورت بہ ہست

دست و دندان و دماغ و چشم و گوش نکر و تخمل و شعور و یاد و سوش

زندگی مرکب چو در جنگاه باخت بهر حفظ خویش ابن آلات ساخت آگهی از علم و نن مقصود نیسته غنچه و گل از چمن مفصود نبسب علم از سامان حفظ زندگی است علم از اسباب تقویم خودی است علم و نن از پیش خیزان حیات علم و نن از خانهزادان حیات علم و نن از خانهزادان حیات

اس کا مطلب یہ ہوا کہ علم و فن کا مقصد آگہی نہیں بلکہ یہ تو حفظ خودی کے لیے منجملہ اور اسباب اور آلات کے ایک سبب اور ایک آلہ ہے جسے زندگی نے خود تخلیق کیا ہے ۔ اصل استحکام خودی کو کہ می کز حیات ہے عشق سے حاصل ہوتا ہے ۔ چنانچہ اگلے بند کا عنوان ہی یہ ہے ''در بیان اینکہ خودی از عشق و محبت استحکام می پذیرد ۔"ا

نقطه نور بے که نام او خودی است زیر خاک ما شرار زندگی است از محبت می شود پائنده تر زندهتر ، تابندهتر از ندهتر ، تابندهتر از محبت اشتعال جوبرش ارتقائے مکنات مضمرش فطرت او آتش اندوزد ز عشق عالم افروزی بیاسوزد ز عشق عشق را از تیخ و خنجر باک نیست اصل عشق از آب و باد و خاک نیست

<sup>۽</sup> ـ ايضاً ص ١٨ -

در جهان بهم صلح و بهم پبکار عشق آب حیوان دیغ جوبردار عشق بود از نگاه عشق خارا شق بود عشق عشق محتی شود عشق آموز و محبوبی طلب عشم نوح قلب ایوب طلب کیما پیدا کن از مشت گلے بوسه زن بر آستان کاملے بوسه زن بر آستان کاملے روم را همچو رومی برفروز روم را در آتش تبریز سوز

اقبال کے یہاں اس قسم کے اشعار بکٹرت مختلف مجموعوں میں سوجود ہیں ، ان میں سے بعض حضرات اس غلط فہمی میں مبتلا ہوئے بس کہ امن کے صاف و سادہ سعنی یہ ہیں کہ اقبال 'علم و فن' اور 'حکمت و دانش' کی اہمیت کو تسلیم نہیں کرتے لیکن علم و حکمت کے محدود ترین معنوں میں بھی اقبال اس کی اہمیت کا اعتراف کرتے ہیں ، جاوید نامہ میں فرمانے ہیں نا

قوت مغرب نه از چنگ و رباب نے دختران ہے۔ ججاب نے ز سحر ساحران لاله روست نے ز عربان ساق و نے از قطع موست محکمی او را نه از لادینی است نے فروعش از خط لانینی است

<sup>,</sup> و .. جاوید نامه ، ص و . ب .

قوت افرنگ از علم و فن است از سمین آتش چراغش روشن است

علم و فن را اسے جوان شوخ و شنگ مغز میباید نه مآبوس فرنک

فكر چالاكى اگر دارد بس است طبع دراكى اگر دارد بس است

لیکن اس علم و فن کی رسائی یا اس کے ذریعے سے رسائی کی بس ایک حد ہے: تسخیر کائنات ، مادی وسائل کا حصول اور مادی ترقی ۔ اگر ید علم محض اس تک محدود ہو در رہ جائے نو بقول مولانا روم:

علم را برتن زنی مارے بود

اسی لیے اقبال نے دانش کی دو قسمیں بتائی ہیں :''

اک دانش نورانی اک دانش برہانی ہے دانش برہانی حیرت کی فراوانی

یمی دانش برہانی ہے جسے ہم عرف عام میں عقل یا علم کا نام دیتے ہیں اور ظاہر ہے کہ اس علم میں جس قدر اضافہ ہوتا ہے انسان پر اسی قدر اپنے جہل اور بے بصری کا انکشاف ہوتا ہے اور ساری کائنات اسے ایک حیرت کدہ نظر آتی ہے اور ہر قدم پر ایک نیا عالم اس کی حیرت میں اضافہ کے لیے موجود رہتا ہے ۔ اسی لیے ضرب کلم میں فرمائے ہیں: "ا

١١ - بال جبريل ص ٣ -

٢٢ - ضرب کليم ص ١٠ -

ہسکال کا صدف گہر سے خالی سے اس کا طلسم سب خیالی اعجام خرد ہے ہے حضوری ہے مضوری ہے فاسفہ رندگی سے دوری

### ضرب کام میں فرماتے ہیں :"ا

-شق ناپید و خرد می گزدش صورت مار عفل کو نابع فرسان نظر کر نه سکا دهوند نے والا ستاروں کی گزرگاہوں کا اپنے افکار کی دنیا میں سفر کر نه سکا این حکمت کے خم و بیچ میں الجها ایما آج دک فیصلہ نفع و ضرر کر نه سکا حس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا زندگی کی شب تاریک سحر کر نه سکا زندگی کی شب تاریک سحر کر نه سکا

اور جاوید ناسه ۱۳ کا یه شعر :

گفت این علم و ہنر ؟ گفتم کر پوست گفت حجت جبست ؟ گفتم روئے دوست

اور اسی جاوید نامه میں یه شعر ہیں :

علم در اندیشه می گیرد مقام عشق را کاشاه، قلب لا ینام

۱۳ - ضرب کایم ص ۱۳ -۱۳ - جاوید نامه ص ۲۵ -

علم تا از عشق برخوردار نیست جز هماشهاند افکار نیست این هماشهاند سحر سامری است علم بے روح القدس افسون گری است بے تمجلی مرد دانا رہ نبود از لکد کوب خیال خویش مرد دانا مید یک تمجلی زندگی رنجوری است عقل سمجوری و دین محبوری است عقل سمجوری و دین محبوری است

اس نارسائی کا معمولی سا اندازه اس سے کیجیے کہ بقول ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم :"ا

در کوئی بڑے سے بڑا فلسفی ایسا نہیں گزرا جس کو خلق خدا نے مذہبی پیشوا تسلیم کرکے اس کی پیروی کی ہو ، بقول عازف رومی:

گر باستدلال کار دین بدے فخر رازی رازدار دین بدے پائے استدلالیان چوبین بود پائے چوبین بود پائے چوبین سخت ہے ممکین بود نور حق از سینہ سینا مجو روشنی از چشم نابینا مجو

ابن سینا جیسے فلسفی اور جلال الدین رومی جیسے صاحب حال کا مقابلہ کریج ہوئے علامہ اقبال بھی کہہ گئے ہیں:

ه ۱ ـ نفسیات واردات روحانی ، ولیم جیمز ، ترجمه خلیفه عبدالحکیم ، مجلس ترقی ادب طبع دوم ۱۹۹۵ لاهور ، مقدمه ص ۵ ـ

بو علی اندر غبار نافه گم دست رومی پردهٔ محمل گرفت

غرض عقل کی نارسائی اور عفل کے وسیلہ سے حاصل شرہ علم کی ہے مائبگی کا اعتراف اقبال کے بہاں بار بار ملتا ہے۔ جند منتخب اشعار اور دیکھیے:

خرد سے راہرو روشن بھیر ہے خرد لیا ہے چراغ رہگذر ہے درون خانہ ہنگارے ہیں کیا کیا چراغ رہگذر دو کیا خبر ہے چراغ رہگذر دو کیا خبر ہے

عقل گو آسناں سے دور نہیں اس کی تقدیر میں حضور نہیں دل یہ طلب دل کا نور نہیں آنکھ کا نور نہیں

(بال جبريل)

بگذر از عقل و درآویز ، موج یم عشق کد دران جوئ تنکماید گهر پدا بیست (بیام مشرق)

نشان راه ز عقل بزار حیله مپرس بها که عشی کالی زیک فنی دارد

(پیام مشرق)

دانش حاضر حجاب اکبر است بت پرست و بت گر است

با به زندان مظاهر بستمای از حدود حس برون نا جستمای

(اسرار خودی)

عقل اور علم ، دانش مکتب کے بارے میں یہ وہی نقطہ انظر ہے جو صوفیہ کا ہے۔ شاہ بو علی قلندر سے منسوب یہ دوہرہ سنے :

ہوتھی تھی سو کھوٹی بھٹی پنڈت بھیا لہ کوئے ایک ہی اچھر پرج کا پھیرے سو پنڈت ہوئے

یہی پریم کا ایک اچھر ہے جس کی صوفیا نے تعلیم و تلقین کی ہے اور اسے معرفت کا زینہ قرار دیا ہے ۔

یہ عشق اور محبت کیا ہے ؟ کیا اس سے مراد صرف صنف مخالف سے ایک جنسی لگاؤ ہے یا اس کے معانی اور مفہوم میں اس سے زیادہ وسعت ہے ۔ دیر تقی میر اردو کے مشہور شاعر اور صوفی منش انسان تھے ۔ ان کے والد محمد علی اپنے زہد و تقویل کی بناء پر علی متقی کہلائے تھے ۔ میر اپنی خود نوشتہ سوانخ عمری ذکر دیر میں فرمانے ہیں :

الهمیشہ یاد اللهی میں مصروف رہتے تھے اور حق تعالیٰ نے ہمیشہ انھیں ذلت سے محفوظ رکھا اور جب کبھی ان کی طبیعت شگفتہ ہوتی تو فرماتے کہ بیٹا عشق اختیار کرو ، عشق ہی اس کارخانہ پر مسلط ہے ، اگر عشق نہ ہوتا تو یہ ممام نظام درہم برہم ہو جاتا ۔ بے عشق کے زندگانی وبال ہے اور عشق میں دل کھونا اصل کال ہے ۔ عشق ہی بمانا ہے اور عشق ہی بگاڑتا ہے۔''

ے عشق ساید ہود نے عشق نباید ریست پیغمس کنعانی ، عشق سبرے داردا!

اور ان اشعار میں میر کی زبانی عشق کی نوعیت سنیے:

عشق ہی عشق ہے جہاں دیکھو

سارے عالم میں بھر رہا ہے عشق

عشق معشوق عشق عاشق ہے

یعنی اپنا می مبتلا ہے عشق

کون مقصد کو عشق بن بہنچا

گون مقصد کو عشق بن بہنچا

آرزو عشق ، مدعا ہے عشق

#### \* \* \*

عشق سے نظم ہے یعی عشق ہے کوئی ناظم خوب ہر شے یاں پیدا جو ہوئی ہے ہوزوں کر لایا ہے عشق ظاہر باطن ، اول آخر ، پائیں بالا عشق ہے سب نور و ظلمت، معنی و صورت، سب کچھ آب ہوا ہے عشق موج زنی ہے میں فلک تک ، ہر لجہ ہے طوفاں زا سرنا سر ہے نلاطم جس کا وہ اعظم دریا ہے عشق سرنا سر ہے نلاطم جس کا وہ اعظم دریا ہے عشق

اور عقل و عشق کے مرتبہ کا اندازہ بھی آن کے سامنے ہے:
منور میرے جنوں کا جس جا ہے
دخل عقل اس مفام میں دیا ہے

۱۶ - خواجه احمد فاروقی ، میر تقی میر حیات اور شاعری ، اعجمن ترقی اردو بهند علی گڑھ ، ۱۹۵۰ عاشاعت اول ص ۵۵-۵۵ -

میر کا ذکر یہاں صرف ہطور مثال کیا گیا ورند صوفیا کی اپنی تحریروں میں عشق کے متعلق بڑی تفصیل سے فکھا گیا ہے ۔ دیکھیے علامہ اقبال اس موضوع پر کس طرح اظہار خبال فرماتے ہیں :

عشق کی گرمی سے ہے معرکہ کائنات علم مقام صفات عشق تماشائے ذات

۔شی سکون و ثبات ، عشق حیات و ممات علم ہے بیدا سوال ، عشق ہے پنہاں جواب (ضرب کلیم ص ۱۳)

بگذر از عقل و درآویز بموج یم عشی آن، دران جوے تنک مایہ گھر پندا نیست (پیام مشرق ص ۲۰۳) .

عشق کی نیخ جگردار اڑالی کس نے علم کے ہاتھ میں خالی ہے نیام اے ساق (بال جبریل ص ۱)

\* \* \*

می نداند عشی سال و ماه را دیر و زود و نزد و دور راه را

عقل در کوہی شگافے می کند تا بہ گرد او طوافی سی کند

کوه پیش عشق چون کاهی بود دل سریع السیر چون ماهی بود (جاوید نامه ص ۱۷) در دو عالم ہر کجا آثار عشق ابن آدم سریے از اسرار عشق (جاویدناسہ ص ۹۸)

#### \* \* \*

زندگی را شرع و آئین است عشق ، اصل مهذیب است دنن ، دبن است عشق (جاوید ناسه ص ۱۱۲)

#### \* \* \*

علم بر بہم و رجا دارد اساس عاشقان را نے اسبد و نے ہراس

علم برسان از جلال کائیات عسی غرق اندر جال کائینات

علم را بر رفنه و حاضر نظر عشنی گوید آنچه میآید نگر

علم پیهان بسته با آئین جبر جارهٔ او جیسے غیر از جبر و صبر

عسنی آزاد و غمور و ناصبور در تماندائے وجود آمد جسور (جاوید نامہ ص ۱۳۹)

#### \* \* \*

ے خطر کود پڑا آنش بمرود میں عشق عتل ہے محو تماشائے لی بام ابھی (بانگ درا ص ۲۰۲)

نشان راه ز عقل بزار حیله میرس بیاکه عشق کالے زیک فنی دارد بیاکه عشق کالے زیک فنی دارد (پیام مشرق ص ۱۹۳)

رسوز بیخودی میں عقل و عشق کا سوازنہ ذرا تفصیل سے ہے:

سوسن از عشق است و عشق از سومن است عشق را نا ممكن است عقل سفاک است و او سفاکتر پاکتر ، چالاکنر ، ہے باکنر عقل در بیجاک اسباب و علل عشتی چوگانباز میدان عمل عشق صيد از زور بازو افكند عقل مکار است و داسے سیزند عفل را سرمایه از بیم و شک است عشق را عزم و بقین لاینفک است آن کند تعمیر تا ویران کند این کند ویران که آبادان کند عقل چون باد است ارزان در جهان عشق دمهاب و بهائے او گران عقل محکم از اساس چون و چند عشق عریان از لباس چون و چند عقل میگوید که خود را پیش کن عشق گوید امتحان خویش کن

عقل بانجیر آشنا از اکتساب عشق از فضل است و باخود در حساب

عقل گوید شاد شو! آباد شو! مشق گوید بنده شو\* ، آزاد شو (رسوز بیخودی - ص ۱۲۵-۱۲۹)

اور اس سے آگے اس عشق کے ایک مظاہرہ کو اس طرح نظم کما ہے:

عشق را آرام جان حریت است ناقد اش را ساربان حریت است

آن شنیدسی که بنگام نبرد عشق با عقل سوسپرور چه نرد

آن امام عانیفان پور رسول <sup>م</sup> سرو آزادے ز بستان رسول <sup>م</sup>

الله الله بائے بسم الله پدر معنی ذبع عظیم آمد پسر

بر أن شهزادة خير الملل دوش ختم العمل دوش

سرح رو عشق غبور از خون او شوخی این مصرعه از مضمون بو (رموز بیخودی ۱۲۹–۱۲۵)

<sup>\*</sup>یه وہی مقام عبدیت ہے جس کو حضرت عبدد الق ثانی احمد سرہندی آ کے افکار میں کال معرفت کہا گیا ہے۔ اس کی تفصیل اپنے موقع پر ملاحظہ ہو۔

مسلک تصوف میں عشق کی نوعیت کے بارے میں علامہ اقبال فرمائے ہیں:

"Semitic religion is a code of strict rules of conduct, the Indian Vedanta on the other hand, is a cold system of thought. Sufism avoids their incomplete psychology, and attempts to synthesise both the Semitic and the Aryon formulas in the higher category of Love's.

فلسفہ کی تاریخ میں 'عشق' کی تعریف آور تشریح پر بہت کچھ لکھا جا چکا ہے۔ اس تفصیل کو بہاں دوہرانے کی ضرورت نہیں۔ طرف یہ دیکھنا ہے کہ صوفی اس باب میں کیا کہرے ہیں۔ جبساکہ سمیدی ابواب میں بیان کیا جا چکا ہے صوفیہ اپنی تعلیات اور مسلک کی بنیاد قرآن کریم اور حدیث نبوی ' پر رکھتے ہیں۔ عشق ، عشف النہی اور عشق وسول ' کے بارے میں وہ قرآن حکیم کی آیات اور احادیث نبوی سے استدلال کرتے ہیں۔

سورة البقرة بين ارشاد سوا ہے:

''اور ایک آدمی وہ (بھی) ہیں جو علاوہ خدا تعاللی کے اوروں کو بھی شریک (خدائی) قرار دیتے ہیں آن سے آیسی محبت رکھتے ہیں آن سے اللہ سے (رکھنا ضروری) ہے اور جو سومن ہیں آن کو اللہ نعالی کے ساتھ قوی محبت ہے۔'' جو سومن ہیں آن کو اللہ نعالی کے ساتھ قوی محبت ہے۔''

اور سورة آل عمران میں ہے:

''آپ فرما دیجیے کہ اگر تم خدا تعاللی سے محبت رکھتے ہو تو تم لوگ میرا اتباع کرو۔ خدا تعاللی تم سے محبت کرنے لگیں۔ کے اور تمھارے سب گناہوں کو معاف کر دیں گے اور الله تعالی بڑے معاف کرنے والے بڑی عنایت فرمانے والر ہیں ۔'' (سوره س ـ آيت س)

سورة الإيدة س ارشاد ہے:

اللہ ایمان وانو! جو شخص تم میں سے اپنے دین سے اللہ دین سے پھر جائے تو اللہ تعاللی بہت جلد ایسی قوم پیدا کرد ہے گا جس سے اس کو (یعنی اللہ نعاللی کو) محبت ہوگی اور ان کو اس یے (نعنی اللہ نعاللی سے) محبت ہوگی ۔''

(سورة ۵ - آيت س۵)

حضرت ابو ہریرہ موسے روایت ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: اس پاک ذات کی فسم ہے جس کے ہاتھ میں معری جان ہے کہ تم میں سے کوئی (کاسل) انماندار نہیں ہو سکتا جب تک کے میں اس کے نزدیک اس کے باپ اور اس کی اولاد سے زیادہ محبوب نہ ہو جاؤں ۔ امروی انس عضرت انس عضرت انس علی بعیند ید حدیث مروی ہے مگر اس کے آخر میں یہ الفاظ ریادہ ہیں ''اور شمام لوگوں سے زیادہ محبوب نه مو حاؤل ـ"

ایک اور حدیت حضرت انس اط سے مروی ہے کہ:

الله علی ایر تین داتیں جس کسی میں ہوں گی وہ ایمان کی شیرینی کا مزہ پائے گا ، اللہ اور اس کا رسول م اس کے نزدیک تمام ماسوا سے محبوب ہوں اور جس کسی سے محبت كرے اللہ بى كے ليے اس سے محبب كرمے ، اور كغر ميں واپس جانے کو ایسا برا سمجھے جیسے آگ میں ڈالے جانے کو ۔'''ا

۱۸ - تجرید بخاری ، کتاب الایمان ، ص ۱۹ -

و - ايضاً ص و ا - ا - ا

صوفیہ نے احوال کی جو تفصیل بتائی ہے وہ حسب ذیل ہے:

ر - مراقبد - م - قرب - س - محبت - س - خوف - ه - رجا - م - شوق - ه - الس - م - اطمینان - به - مشاہدہ - ، ، - یقین - س

صوفیہ کے بقول مقامات اور احوال کی یہ منزلیں کسی مرشد کلمل کی رہبری اور رہنائی میں طے کر کے صوفی اپنی منزل مقصود تک پہنچ جاتا ہے۔ ان میں سے ہر مقام اور حال کے محتلف مدارج بیں ۔ محبت کے تین مدارج بتائے گئے ہیں :

- ر عام لوگوں کی محبت جو خدا کے احسان اور عنایت کی شکرگزاری سے ان کے دل میں پیدا ہوتی ہے کبونکہ قلب انسان قطری طور پر اپنے محسن کی طرف مائل ہونا ہے ۔ قرآن حکیم میں سورة رحان میں اللہ تعالیٰی نے آن نعمتوں کو ذکر کیا ہے جو اس نے اپنے بندوں کے لیے پیدا کیں او پوچھا ہے کہ ان نعمتوں میں سے تم کس کس کو جھٹلاؤ گے یہ محبت کا ادنای درجہ ہے ۔
- ہ ۔ دوسرا درجہ محبت کا صادقین کی محبت ہے جو خدائے بعاللی کا کے نیازی ، جلال و جبروت ، عظمت و شو کت دو دیکھ کر الا کے قلوب میں پیدا ہوتی ہے ۔ اس کی مثال ابوالحسین نوری (وفات ۹۹۹ه/۱۹ء) کے اس قول میں ملتی ہے :

ودېک الاستار و کشف الاسرار -"

''پردے چاک ہو گئے اور اسرار و رموز منکشف ہو گئے ۔''

س ۔ تیسرا درجہ محبت کا وہ ہے جو صدیقین و عارفین کو حاصا ہوتا ہے اور اس کا حصول معرفت کامل کا نتیجہ ہوتا ہے یہ طبقہ بلا کسی سبب کے خدا کو دوست رکھتا ہے۔ رم اسکیایکمثالرابعہعدویہ(وفات۱۸۵۱ه/۱۸۶)ہیںجورابعہبصر: کے نام سے بھی مشہور ہیں ۔ آن کا شہار ببع بابعین میں ہوتا ہے اور وہ مشہور صوفی ہزرگ سری سقطی کی ہم عصر تھیں ، بصرہ کی رہنے والی تھیں اور بھپن میں یتیم ہو گئی تھیں ، حدیث کی عالم تھیں اور بڑی عابد و زاہد تھیں ، ہمبشہ روزہ رکھا کرتیں ۔ دن کو اپنر اقا کی خدمت کرتیں اور رات کو عبادت اللہی میں مصروف رہتیں ۔ بیان کیا جاتا ہے کہ ایک ران ان کا آقا بہدار ہوا نو دیکھا کہ رابعہ کا کمرہ بقعہ ٔ نور بنا ہوا ہے اور وہ ایکگوشہ میں سربسجود انتهائی نیازمندی سے کہ رہی ہیں: خداوندا ا تو جانتا ہے کہ میرا دل بیرا فرمانبردار ہے۔ اگر میں دوسرے کی مملوک نہ ہوتی دو ایک لمحد بھی نیری یاد سے غافل نہ رہتی ، لکن تو نے محم کو ایک محلوق کے قبضہ میں دے راکھا سے ناچار نیری خدمت میں دبو سے حاضر ہوتی ہوں ۔ یہ سنتے ہی آفا پر خوف طاری ہوا اور اس نے رابعہ جم کو آزاد کر دیا ۔ رابعہ جم نے بقیہ عمر عبادت و ریاضت میں گزاری ـ وه اکثر و ببشتر روتی رېتی نهیں اس اے نهیں که ان کو دوزخ کا حوف یا جنت کی طلب سپی بلکہ محض آللہ کی محبت کی وجہ سے ۔ مذکرہ الاولیا اسی ببان کیا گیا ہے کہ حضرت وابعہ بصری م نے فرمایا کہ میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا ، آپ م بے پوچھا اے رابعہ منم مجھ کو دوست رکھتی ہو ، میں نے جواب دیا اے ر ول اللہ (صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم) وہ کون ہے جو آپ کو دوست نہیں رکھتا لیکن حق تعالیٰ کی محبت نے مجھ کو اس طرح گھیر رکھا ہے کہ اس کے سوا کسی اور کی دوستی یا دشمنی کے لیے میرے دل میں کوئی جگہ ہی بلق نہیں رہی -تاریخ نصوف اسلام میں حضرت رابعہ میں اللمی کا مثالی بمونہ ہیں ۔ تذکرۃ الاولیا میں ہی ان کی یہ دعا مذکور ہے:

''خداوندا! اگر نو حشر کے د**ن م**جھ کو دوزخ میں بھیجے گا تو

<sup>.</sup> ٢ ـ نذكره الاولباء ص س

میں تیرا ایک ایسا راز فاش کر دوں گی جی کی وجہ سے دوزخ مجھ سے ہزار سالہ راہ کے فاصلہ پر بھاگ جائے گا۔ خداوندا تو نے دنیا میں جو کچھ میرا حصہ مقرر کر رکھا ہے اسے اپنے دشمنوں میں تقسیم کر دے اور جو کچھ آخرت میں مقرر کر رکھا ہے اس اپنے دشمنوں میں بانٹ دے اس لیے کہ میرے لیے صرف تیری ذات ہی کافی ہے۔ خداوندا اگر میں عذاب دوزخ کے خوف سے تیری عبادت کروں تو تو مجھے دوزخ میں ڈال دے اور اگر میں جنت کی آرزو میں عبادت کرتی ہوں تو نو مجھے ہمیشہ کے لیے اس سے محروم کر دے۔ لیکن خدایا آگر میں صرف تیری محبت کی خاطر عبادت کرتی ہوں تو مجھے اگر میں صرف تیری محبت کی خاطر عبادت کرتی ہوں تو مجھے اگر میں صرف تیری محبت کی خاطر عبادت کرتی ہوں تو مجھے اگر میں صرف تیری محبت کی خاطر عبادت کرتی ہوں تو مجھے اپنے جال ازلی سے محروم نہ رکھنا ۔"

ہم نے عشق اور محبت کے الفاظ اس بحث میں بطور مترادف استعال کیے ہیں۔ محبت درجہ کال کو پہنچے تو عشق ہے لیکن صوفیہ (اور خود اقبال نے بھی) اس امتیاز کو ملحوظ نہیں رکھا ہے ، اسکی تفصیل بیان کرتے ہوئے ڈاکٹر خلیفہ عیدالحکیم فرماتے ہیں :"

" میت انسان کو انسان کے ساتھ بھی ہوتی ہے اور جال فطرت کے سانھ بھی ۔ بعض اوقات مجرد تصورات مثلاً حربت ، عدل ، وغیرہ کے ساتھ بھی ۔ طبیعت کا لگاؤ عشق کے درجے تک پہنچ جاتا ہے اور عاشق پر وہی کیفیتیں طاری ہوتی ہیں جو شخصی عشق کا خاصہ ہیں ۔ غرض کہ عشق افراد کا بھی ہو سکتا ہے اور اشیا یا مظاہر فطرت کا بھی اور معقولات و مجردات کا بھی ، اسی طرح بندہ کو خدا کا بھی عشق ہو سکتا ہے ، جذب و اسی طرح بندہ کو خدا کا بھی عشق ہو سکتا ہے ، جذب و کشش کی کیفیتیں مختلف ہیں مگر انسان کے پاس محبت یا عشق کے علاوہ اور کوئی الفاظ نہیں ، زبان کا افلاس محبت کی اس بوقلہ و اور ثروت تأثرات کو ادا کرنے سے قاصر ہے ۔ "

سولانا روم اسی کیفیت کو بیان کریے ہیں:

برچم گویم عشق را سرح و بیان چون بعشق أیم خجل باشم ازان

گرچہ نفسیر زبان روشن گراست لیک عشق ہے زبان روشن تراست

عنل در سرحش چو خر در کل بخفت شرح عشق و عاشفی بسم عشق گفت<sup>11</sup>

سولانا رومی جو علامہ اقبال کے ببر و مرشد بیں آن کی مثنوی میں اس موضوع ہر حو اشعار بس آن میں سے بعض بہاں نقل کیے جائے بیں :

ماشغی پیدا است از زاری دل نست بهاری چون دیاری دل علت عاشق ز علتها جداست عشق اصطرلات اسرار خداست عاشقان را بر نفس سوزیدنیست بر ده وبران خراج و عشر نست خول شهبدان را زآب اولی تر است این خطا از صد ثواب اولی تر است در درون کعبه رسم قبله نیست چه غم از غواص را باچیا، نیست چه غم از غواص را باچیا، نیست

۲۲ - مثنوی دفتر اول ص ۲ ـ

۳۰ - مراة المثنوي ، ص ۲۰۱ و ، ابعد

نو ز سرمستان قلاؤزی مجو جامه چاکان را چه فرسائی رفو علت عشق از همه دينها جداست عاشقان را مذہب و ملت جداست با دوعالم عشق را بیگانکی اندر و سفتاد و دو دیوانگی تو کہ یوسف نیستی یعقوب باش همچو او با گریه و آسوب باش تو که شیرین نیستی فرباد باش چو نئے لیلمل تو مجنون گرد فاش شاد باش اے عشق خوش سودائے ما اے طبیب جمله علتهائے ما ا ح دوالے نخوت و ناموس ما اے تو افلاطون و جالینوس سا ہیچ عاشق خود نباشد وصل **جو** تا نہ معشوقش ہود جویائے او لیک عشق عاشقان تن زه کند عشق معشوقان خوش و قربه كند در دل معشوق جمله عاشق است در دل عذرا همیشه وامق است در دل عاشق بجز معشوق نیست درسیان شان فارق و مفروق نیست

عشق زناه در روان و در بصر ہر دسے باشد ز غنچہ نازہ تر عشق آن زنده گزین کو باقیست وز شراب جانفزات ساقیست عشق آن بكزين كه حمله انبيا ماهنند ار عشق او کار و کبا عشق بر مرده نباشد پائدار عسنق را بر حنی جان افزائے دار عشق ز اوصاف خدائے ہے نیاز عاشقی بر غیر او باشد مجاز زانکم آن مس زر اندود آمده است ظابرش نور، أندرون دود آمده است چون شود نور و شود پیدا دخان بفشرد عشق مجازی آن زمان داند آن کو نیک بخت و محرم است زیرکی ابلیس و عشق از آدم است زیرکی ب*فروش حیرانی* بخر زیرکی ظنست و حیرانی نظر جسم خاک از عشق در افلاک شد کوه در رفض آمد و چالاک شد عشق جان طور آمد عاشقا طور مست و خر موسیل صاعقا

1

گرنبودے بہر عشق پاک را کے دادیے افلاک را میں میں میں بدان افراشتم چرخ سنی تا علوے عشق را فہمے کئی

عشق آن شعله است كو چون برفروخت برچه جز معشوق باقى جمله سوخت تيغ لا در قتل غير حق براند درنگر زان پس كه بعد از لا چه ماند ماند الالله باقى جمله رفت شاد باش اے عشق شركت سوز رفت

عشق جوشد بحر را مانند دیگ عشق ساید کوه را مانند ریگ عشق بشگافد فلک را صد شگاف عشق لرزاند زمین را از گزاف

پیر رومی کے اشعار کے اس مختصر انتخاب سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ صوفیہ کے بہاں عشق کا تصور کیا ہے۔ عملی طور پر صوفیہ میں عشق کی پہلی منزل کسی مرشد کاسل سے عشق ہے جو عشق رسول مبلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی تربیت کی طرف پہلا قدم ہے اور یہ عشق رسول موفیہ کے بہاں ایک اہم منزل سلوک ہے۔ علامہ اقبال مثنوی اسرار خودی میں اس بحث میں کہ خودی کو عشق و مجبت سے استحکام حاصل ہوتا ہے، عشق کے بارے میں چند شعر

# اکھ کر (جو نقل ہوئے) فرمانے ہیں :

هست معشوقے نهان اندر دلت چشم اگر داری بیا بنائمت عاشقان او ز خوبان خوب تر خوشتر و زیبا بر و محبوب نر دل ز عشق او نوانا می شود خاک همدوش ثریا می شود خاک همدوش ثریا می شود خاک غبد از ویض او چالاک شد آمد اندر وجد و بر افلاک شد در دل مسلم مفام مصطفی است ایروئ ما ز نام مصطفی است

اس کے بعد نعت رسول (صلی الله علیه وسلم) میں چند نهایت ہو اثر اشعار میں جن سے اقبال کے عسنی رسول (صلی الله علیه و سلم) کی شدت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے اور آخر میں اس عشق کا اثر دیکھیے:

کیفیت به خیزد از صهبائے عشق بست بهم تقلید از اسائے عشق کامل بسطام در تقلید فرد اجتناب از خوردن خربوزه کرد

عاشقی ؟ محکم شو از تقلید یار تاکمند تو شود یزدان شکار آندکے اندر حرائے دل نشین نرک خود کن سوئے حق ہجرت گزین

محكم از حق شو سوئے خود گام زن لات و عزائے ہوس را سر شكن لشكرے پيدا كن از سلطان عشق حلوه گر شو بر سر فاران عشق الخدائے كعبہ بنوازد ترا شرح انى جاعل سازد نرا

عشق میں تقلید کا کال یہ ہے کہ حضرت بایزید بسطامی نے خربوزہ کھانے سے محض اس لیے اجتناب فرمایا کہ آپ کو معلوم نہ تھا کہ رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے یہ پھل کس طرح کھایا مھا۔ اقبال فرماتے ہیں ''اسی کامل تقلید کا نام عشق ہے۔''''

اقبال کے اردو اور فارسی کلام میں عشق رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) سے متعلق بکثرت اشعار ملتے ہیں :"

بر كد عشق مصطفی سامان اوست عر و بر در گوشه دامان اوست سوز صدیق و علی از حق طلب ذره عشق نبی از حق طلب زالكد بلت را حیات از عشق اوست برگ و ساز كائنات از عشق اوست

. . (پیام مشرق)

عشق رسول (صلی الله علیه وسلم) میں بعض صوفیہ نے اس حد تک سلت کا اظہرار کیا ہے کہ بد معنی ظاہر آن کے کابات پر کفر کا

مہ - اسرار خودی ، حاشیہ ص ۲۷ \*اس موضوع پر کسی قدر تفصیل سے آگے بحث کی گئی ہے -

گان ہوتا ہے ، مثلاً وفور شوق میں محبت اور عشق اللہی پر عشق رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ترجیح دینا ، اس قسم کا ایک مشہور شعر ہے :

اللہ کے پلے میں وحدت کے سوا کیا ہے لینا ہے بسیں جو کجھ لے لیں گے محد ؓ سے

افبال کے یہ شعر دیکھیے:

معنی حرفم کنی تحقیق اگر بنگری با دید صدیق رخ اگر فوت فلب و جگر گردد نبی <sup>م</sup> از خدا محبوب در گردد نبی <sup>م</sup> از خدا محبوب در گردد نبی <sup>م</sup> (اسرار خودی و رسوز ببخودی ص ۱۱۵)

بدن واماند و جانم در تک و پوست سوئے شہر ہے کہ بطحا در رہ او ست دو باش این جا و با خاصان بیامیز کہ من دارم ہوائے منزل دوست

بعض صوفبہ کا عقیدہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں اور آج بھی آپ سے مستفیض اور آج بھی آپ سے مستفیض ہوسکتے ہیں جس طرح آپ کی حیات طیبہ میں ہوتے تھے۔ اپنے ایک خط میں علامہ اقبال فرمانے ہیں:

"میرا عقیدہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں اور اس زمانے کے لوگ بھی اسی طرح مستفیض ہو سکتے ہیں جس طرح صحابہ رخہوا کرتے نہے ۔ لیکن اس زمانے میں تو اس

٢٥ - مكتوب بنام نيازالدين خان ، مكاتيب اقبال حصد دوم ص ١٧٥ -

قسم کے عقائد کا اظہار بھی اکثر دماغوں کو ناگوار ہوگا۔ اس واسطے خاموش رہتا ہوں ۔"

یہ مسئلہ بالکل وہی اہل باطن اور اہل ظاہر کی کشمکش کا ہے جس کا اظہار ناریخ تصوف میں بار بار ملتا ہے اور اقبال کا نقطہ نظر عین صوفیہ کے نقطہ نظر کے مطابق نظر آتا ہے ، اس لیے یہ قیاس ہے جا نہیں کہ اقبال خود بہت سے اسرار و رموز کا اظہار کرنے میں ناسل کرتے تھے اور صرف ایک حد تک ہی ان کا انکشاف کرتے تھے بقول ان کے (ساقی نامہ):

اگر بک سر موئے برتر پوم فروغ تجلی بسوزد پرم

اس عشق کے مناظر و مظاہر بکثرت ہیں۔ ان میں سے بعض کا ذکر اقبال نے اس طرح کیا ہے:

# واقعه معراج

وہ یک گام ہے ہمت کے لیے عرش برین کمہد رہی ہے یہ مسلمان سے معراج کی رات سبق ملا ہے یہ معراج مصطفیٰ سے مجھے

### شهادت حفيرت امام حسين

رسوز بیخودی میں" ''در معنی حریت اسلامیہ و سر حادثہ' کربلا" نے عنوان سے فرمانے ہیں :

ہر کہ پیہان با ہو الموجود بست گردنش از بند ہر معبود رست مومن از عشق است و عشق از مومن است عشق را ناممکن ما ممکن است

۲۲ ـ اسرار خودی و رموز بیخودی ص ۲۲ ـ

عقل سفاک است و او سفاک تر پاک تر عمل عقل در پیچاک اسباب و علل عشق چوگانباز میدان عمل عشق صید از زور بازو افگند عقل مکار است و دامے میزند عقل را سرمایه از بیم و شک است عشق را عزم و یقین لاینفک است عشق را عزم و یقین لاینفک است

غرض عقل و عشق کا سوازنہ کرنے کے بعد لکھتے ہیں :

عشق را آرام جان حریت است نافه اش را ساربان حریت است آن سنیدستی که بنگام نبرد عشق با عقل بهوس پرور چه کرد آن امام عاشفان پور بتول و ازادے ز بستان رسول الله الله بائے بسم الله پدر معنی ذیعے عظیم آمد پسر معنی ذیعے عظیم آمد پسر بر آن شهزادهٔ خیر الملل دوش ختم المرسلین و نعمالجمل دوش ختم المرسلین و نعمالجمل شوخی این مصرع از مضمون او

دومیان است آن کیوان جناب معجو حرف قل هوانند در کتاب خاست آن سر جلوهٔ خبر الامم چون سحاب قبله باران در قدم بر زمین کربلا بارید و رفت لاله در ویرانهها کارید و رفت تا قیامت قطع استبداد کرد در جون او چمن ایجاد کرد در جون او چمن ایجاد کرد

اسی سلسلے میں اسرار و رموز میں ودر بیان این کہ مقصد حیات مسلم اعلائے کامة است و جہاد اگر محرک او جوع الارض باشد در مذہب اسلام حرام است' کے عنوان سے لکھتے ہیں :

قلب را از صبغة الله رنگ ده عشق را ناموس و نام و ننگ ده طبع مسلم از محبت قابر است مسلم ار عاشق نباشد كافر است

اسی سلسلے میں لاہور کے مشہور صوف بزرگ حضرت شیخ میاں میر کا ذکر کیا ہے:

حضرت شیخ میال میر ولی بر خنی از نور جان او جلی بر طریق مصطفلی محکم پئے نغمہ عشق و محبت را نئے تربتش ایمان خاک شہر ما مشعل نور بدایت جر ما اس کے بعد کا عنوان ہے : اندرز میرنجات نقشبند المعروف بد ہاہائے صعرائی کہ برائے مسلمانان ہندوستان رقم فردودہ است ۔ اسی میں مولانا روم کا وہ مشہور شعر ہے :

علم را ہر تن زنی مارے بود علم را ہر دل زبی بارے بود

اور پھر ایک قصہ اخوند روم ، بیان کیا جو حلب میں درس علوم دیتے بھے :

هائے در زنجیر نوجیهات عقل کشتیش طوفانی ظلمات عقل موسئی میکانه سینائے عشق مین خبر ارعشق و از سودائے عشق

اور اسی قصہ میں ہے:

سوز شمس از گفته ملا فزود آنشے از جان نبریزی کشود بر زمین برق نگاه اوفتاد خاک از دم او شعله زاد آنش دل خرمن ادراک سوخت دفتر آن فلسفی را پاک سوخت مولوی ببگانه از اعجاز عشق مولوی ببگانه از اعجاز عشق نا شناس نغمهائ ساز عشق

سوز عشق از دانش حاضر مجوے کیف حق از جام آین کافر مجوے دانش حاضر حجاب آکبر است بیت برست و بت فروش و بت گر است \*

فطرتش از سوز عشق آزاد ماند در جهان جستجو ناشاد ماند عشق عشق افلاطون علت بائ عقل به نسود از نشترش سودائ عقل جمله عالم ساجد و مسجود عشق سومنات عقل را محمود عشق

مسجد فرطبه اقبال کی ایک مشہور نظم ہے جس سے ان کے فکری نظام کے بعض پہلوؤں کی وضاحت ہوتی ہے ۔ مثلاً نظریہ فن ، نظریہ زمان و مکان وغیرہ ۔ اس نظم میں ایک بند میں عشق کے باب میں یہ اشعار ملتے ہیں :

مرد خدا کا عمل عشق سے صاحب فروغ عشق ہے اصل حیات ، موت ہے اس پر حرام تند و سبک سیر ہے گرچہ زمانے کی رو عشق خود ایک سیل ہے سیل کو لیتا ہے تھام عشق کی تقویم میں عصر رواں کے سوا اور زمانے بھی ہیں جن کا نہیں کوئی نام عشق دم جبرئیل ، عشق دل مصطفلی عشق خدا کا رسول ، عشق خدا کا کلام

عشق کی مستی ہے ہے پیکر کل تابناک عشق ہے صہبائے خام ، عشق ہے کاس الکرام عشق ہے کاس الکرام عشق امیر جنود عشف ہے ابن السبیل اس کے ہزاروں مقام عشق کے مضراب سے نغمہ تار حیات عشق سے ناور حیات ، عشق سے ناور حیات ، عشق سے ناور حیات ، عشق سے ناور حیات

شہادت حضرت امام حسین کے سلسلے میں ہم اقبال کے اشعار پیش کر جکے ہیں۔ قرآن حکیم میں بیشار ایسے واقعات ہیں جن کی نشریج صرف عشق سے ہو سکتی ہے۔ ایک واقعہ حضرت ابراہیم اور ممرود کا ہے کہ بقول اقبال:

ے خطر کود پڑا آنش بمرود میں عشق عقل عقل ہے مو تماشائے لیب بام ابھی

صدق خلیل بھی ہے عشق، صبر حسین بھی ہے عشق معر کہ وجود میں بدر و حنین بھی ہے عشق

صوفیہ پر اکثر ایک اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ عشق کے جذبہ سے مغلوب ہو کر بعض اوقات ایسے کاپات ان کی زبان سے ادا ہوتے ہیں کہ عائم ہوش میں ان کے ادا کرنے والے کو کافر کہیں ۔ مثلاً عاشق کفر اور مسالی میں تمیز نہیں کرتا ، علامہ اسے ایک اور جملو سے دیکھتے ہیں :

اگر ہو عشق تو ہے کفر بھی مسلمانی نہ ہو تو مرد مسلمان بھی کافر و زندیت

کافر بیدار دل پیش منم به ز دیندار می خفت اندر حرم

عقل و دل و نگاه کا مرشد اولین ہے عشق عشق عشق ند ہو تو شرع و دیں بتکده تصورات

سطور بالا میں اقبال کے کلام سے ان کے تصور عشق کے باب میں جو مثالیں پیش کی گئی ہیں ان سے اقبال کے نظریہ کی وضاحت ہو جاتی ہے ۔ کہا جاتا ہے کہ فلسفہ عشق کا ماخذ حکیم افلاطون کا فلسفہ عشق کو عرف عام میں فلاطونی عشق ہی کہتے ہیں ۔ ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم لکھتے ہیں :

"جہاں تک عشق کے نظریات کا تعلق ہے آن کے دلائل و شواہد کے ایک معتدبہ حصہ کا سراغ افلاطون یونانی تک لگایا جا سکتا ہے جس نے تمام تصورات کو خواہ وہ اسلامی ہوں یا سیحی بہت زیادہ متأثر کیا ہے ۔"۔"

جہاں نک سراغ لگانے کی بات ہے افلاطون کے علاوہ دیگر مذاہب اور فلسفوں میں بھی عشق و محبت کے سوز کا سراغ مل جائے گا لیکن اقبال کا نقطہ نظر اس بارہے میں واضح طور پر مولانا روم اور بعض دوسرے اکابر صوفیہ کے نقطہ نظر سے اس قدر قریب ہے کہ ان کے نظریات کا ماخذ قرآن حکیم ، احادیث نبوی ، تاریخ اسلام ، سیرت صحابہ اور صوفیہ کی تعلیات ہی کو قرار دیا جا سکتا ہے ۔ عملی زندگی میں بھی اقبال کی سیرت سے اس کی تاثید ہوتی ہے اور اس سے ہم ایک باب میں الگ بحث کر رہے ہیں بھی یہاں ہم کشف المحجوب سے کچھ اقتباسات پیش کرتے ہیں جن ہم میہ ہم یہ ہم وضاحت ہوتی ہے :

ہمبت کے معنی کی وضاحت کرتے ہوئے ہجویری فرماتے ہیں :^'

اس تعریف کی روشنی میں اقبال کے دو اشعار دیکھیے جو مسجد قرطبہ کے عنوان سے ہم اوپر نقل کر چکے ہیں ، اسی کی صدا نے باز گشت سنائی دیتی ہے ، عشق اصل حیات ہے ۔ موت اس ہر حرام ہے ۔ زمانہ بدلتا ہے لیکن عشق زمانے کی رو کو تھام لیتا ہے ۔ اس سے پیکر گل تابناک ہے ۔ حضور و غیب ، بلا و محنت ، راحت و لذت ، فراق و وصال اس کے سیکڑوں مقام ہیں اور عشق ان سب سے گزرنا ہے اور خود زمانہ کے تغیرات سے اثر پذیر نہیں ہوتا ۔ بعض صوفیہ کے اقوال اور اعال جو بظاہر شریعت کے مطابق نظر نہیں آئے ، آن کی تاویل میں بعض حضرات فرمائے ہیں کہ عشق نظر نہیں آئے ، آن کی تاویل میں عبادت ظاہری اور پابندی شریعت باقی نہیں رہتی ، ہجویری و فرمائے ہیں ۔ ان

۲۸ ـ کشف المحجوب متن تصحیح کرده وانتین ژوکوفسکی ، بقلم پد عباسی ، موسسه ٔ چاپ و انتشارات امیر کبیر ـ

وم \_ ايضاً ص ٢٠٨٠م -

"عبت آنست که با طاعت محبوب دست درآغوش کنی و از مفالفت و اعراض کنی از آیخ برگاه که دوستی اندر دل قوی تر بود فرمان دوست بر دوست آسان تر بود ، و این رد آن گروه است از ملحده که گویند بنده اندر دوستی بدرجه رسد کے طاعت ازوے برخیزد ، و این محال بود که اندر حال صحت عقل حکم تکلیف از بنده ساقط شود از آیخ اجاع است کے شریعت مجد مصطفلی (صلی الله علیه وسلم) برگز منسوخ نشود و چو از یک کس روا باشد برخاستن آن در حال صحت از بسم کس روا باشد و این زندقه محض باشد -،

یہ بیان اتنا صاف اور واضع ہے کہ اس سے نہ صرف مسلک عبت میں بلکہ صوفیہ کے مسلک اور نظام فکر میں کہیں بھی ترک شریعت کی گنجائش نہیں رہنی اور جن حضرات نے تصوف اسلامی کے نام پر اس طرح کی باتیں لکھی ہیں آن کا تصوف محل نظر ہے اور میی وہ تصوف ہے جس سے نہ صرف اقبال بلکہ صوفیہ نے خود گریز کیا ہے اور یہ بات صرف اقبال کے دور کی نہیں ، علی الہجویری اپنے زمانے کی شکایت کرتے ہوئے فرمانے ہیں ":

"خدائ عز و جل مارا اندر زمانه پدیدار آورده است که ابل آن بهوا را شریعت نام کردهاند و طلب جاه و ریاست و تکبر را عز و علم و ریاء خلق را خشیت و نهان داشتن کبنه را اندر دل حلم و مجادله را مناظره ، و محاربه و سفایت را عظمت، و نفاق را زید و ممنیل را ارادت و بذیان طبع را معرفت ، و حرکات دل و حدیث نفس را محبت و الحاد را فقر و حجود را صفوت و زندقه را فناه و ترک شریعت پیغمبر را (صلیانته علیه وسلم) طریقت و آفت ابل زمانه را معاملت نام کرده اند \_"

<sup>.</sup> ٣ - ايضاً ص ٢٠٠٩ -

عشق کے سلسلے میں مولانا روم کے اشعار ہم چلے نقل کرچکے ہیں ، اِن کے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔ اقبال اس مسلک خاص میں بھی اِن کے فیض کا اعتراف کرتے ہیں :

گرہ از کار این ناکارہ واکرد غبار رہگذر را کیمیا کرد نئے آن نے نوازے پاکبازے مرا باعشق و مستی آشنا کردا

\* \* \*

صوفیانہ مسلک میں ایک مسئلہ فقر کا ہے ۔ اس کی اہمیت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ عرف عام میں تصوف اور ففر نقر بنا مسلب یہ سمجھا جاتا ففر نقریبا مترادف ہیں ۔ عام طور پر ففر کا مطلب یہ سمجھا جاتا ہے کہ انسان دنیوی اشیا کی ملکیت سے دستبردار ہو جائے ، کسی حابت، کے لیے اسباب ظاہری کے حصول کے لیے جد و جہد نہ درے ، اور امداد غیبی کی ذوقع پر ہاتھ پاؤں ہلانے سے معذور رہے ۔ ہارے یہاں تو فقیر کے معنی اس سے بھی دو قدم آگے ہیک منگے اور سوالی کے ہین جو کتے کی طرح در در مارا پھرتا ہے ، ور کسی کے سامے دست طلب دراز کرنے میں عار محسوس نہیں ، ور کسی کے سامے دست طلب دراز کرنے میں عار محسوس نہیں کو تا ۔ دیکھیے ، پیر رومی فقر کے بارے میں کیا فرماتے ہیں : "

وج \_ اشارہ سولالا کی مثنوی کے اس ابتدائی شعر کی طرف :

ہشنو از نے چون حکایت می کند از جدائیہا شکایت می کند

اسی مضمون کا اعادہ مثنوی ہس چہ باید کرد اے اقوام شرق کے آغاز میں ہے ۔

ب ب ـ مراة المثنوي ص ١٧٥ و مابعد ـ ر

چون شکسته می ربد اشکسته شو امن در فقر رو

\* \* \*

عنت فقر ارجه كم از نيش نيست از بلائ اغتنا خود بيش نيست

\* \* \*

کار درویشی و رائے فہم تست سبت سوئے درویشان تو منگر سبت سبت سبت رانکہ درویشی و رائے کارہا ست دمبدم از حق می ایشاں را عطا ست بلکہ درویشان و رائے ملک و مال روزی دارند ژرف از ذوالجلال

آنهنان کر فقر می ترسند خلق ا زیر آب شور رفته تا محلق

گر بترسید ازان فقر آفرین گنجها شان کشف گشتے در زمین عم جمله شان از خوف عم در عین عم در عین عم در بینی بستی دویده در عدم در فقر دیو می ترساندت بر دم ز فقر بمچو کبکش صید کن اے باز صقر

فقر آن محمود تست اے بے سعت طبع ازو دایم ہمی ترسانلت گرہدانی رحم این محمود راد خوش بگوئی عاقبت محمود باد فقر آن محمود تست اے نیم دل کم شنو زین مادر طبع مذل جون شکار فقر کر دی تو یقین چون شکار فقر کر دی تو یقین ہمجو کودک اشک باری یوم دین

### \* \* \*

ففر فخری ند از گزاف است و مجاز صد بزاران عز پنهان است و ناز فقری مغری آن آدد سنی تا ز طاعان گریزم ور غنی گنجها را در خزان زان نهند تا ز حرص ابل دنیا وارهند

### \* \* \*

آن گرویه کز فقیری پنے برند صد جهت زائمردگان فانی تراند مرده از یکروست فانی در گزند صوفیان از صد جهت فانی شدند مرگ یک فتل است و این سی صد بزار بر یکے را خونبهائے بیشار

کرچہ کشت این قوم راحق بلاہا ریخت بہر خونبہا انبارہا \*

\* \* \*
آن فقیران لطیف خوش نفس کن پئے تعظم شان آمد عبس آن فقیری جر پیچا بیچ نیست بل پئے آنکہ بجز حق ہیچ نیست بل پئے آنکہ بجز حق ہیچ نیست \*

فتر کے متعلق بہ خیالات کم و بیش تمام صوفیہ کے افکار و خیالات کی ترجانی کرتے ہیں اور صوفیہ اس کی بنیاد قرآن حکیم اور ادیث نبوی بر رکھتے ہیں ۔ اس سے متعلق حوالے تمہیدی ابواب میں نظر سے گزرہے ، یہاں ہم پھر ایک مرتبہ کشف المحجوب کی طرف رجوع کرتے ہیں ۔ ۲۳

"بدانكد درویشی اندر راه خداوند عز و جل ستبتے عظیم است و درویشان را خطرے بزرگ كها قال الله تعالی للفقراء الذین احصروا فی سبیلالله لا یستطیعون ضرباً فی الارض بحسبهم الجاهل اغنیاء من التعفف و نیزگفت ضرب الله مثلاً عبداً مملوكا لا یقدر علی شیئی و نیزگفت تتجافی جنوبهم عن المضاجع یدعون ربهم خوفا و طمعا و رسول (صلی الله علیه وسلم) فقر را اختیار کرد و گفت اللهم احینی مسکیناً و امنی مسکیناً و احشرنی فی زمن المساکین و نیزگفت در روز قیامت خدا وند تعاللی گوبد ادنوا منی احبائی فبقول الملائکة من احباک فیقول فقراء المسلمین و مانند این آیات و روایات بسیار است تاحدے که از مشموری

٣٠ ـ كشف المحجوب ص ٢١ ـ

باثبات آن خاجت نیابد ، می صبحت دلایل را ، و اندر وقت پیغمبر عم فقرا و سهاجرین بودند آنان کے اندر حکم ادائے عبودیت و صحبت پیغمبر عمد شسته بودند اندر مسجد و بے و از اشغال بکلی اعرانس درده و نترک معارضه بگفته و خداوند را تعالی بروزی خود استوار داشته و توکل برو بے کرده تا رسول (صلی الله علیه وسلم) سامور بود بصحبت و فیام کردن حق ایشان چنانک فرمود عز سن قائل و لا تطرد الذین یدعون ربهم بالغداة و العشی بریدون وجمه و نمز گفت و لا تعد عمناک عمهم نرید العشی بریدون وجمه و نمز گفت و لا تعد عمناک عمهم نرید زینة الحبوة الدنیا و لا نظع من اغفلنا قلبه عن ذ کرنا ۔"

غرض نہایت نفصیل سے فرآن حکیم اور احادیث نبوی سے فقر کی فضیلت بیان کرنے کے بعد اس کے مختلف بہلوؤں سے بحث کرنے ہیں اور مختلف صوفیہ کے اقوال اور ارشادات کا حوالہ دیتے ہیں ۔ ۲۳

- ، ایک فقر رسمی جے اور ایک حقیقی ، ففر رسمی افلاس اضطراری جے اور ففر حفیقی اقبال اختیاری .
- ہ۔ مشائع فرمانے ہیں کہ درویش کا جس قدر ''دست تنگ تر'' ہوتا ہے ، 'حال' اس ہر 'کشادہ تر' ہوتا ہے ۔
- اللہ کسی درویش کی ایک بادشاہ سے ملاقات ہوئی ، بادشاہ نے کہا کہ میں دوئی حاجت ہو تو کہو ، درویش نے جواب دیا کہ میں اپنے ''بندۂ بندگان خود'' سے کوئی حاجت نہیں رکھتا ۔ بادشاہ نے پوچھا یہ کیونکر ؟ کہنے لگا میر بے دو غلام ہیں کہ دوروں تیر بے خداوند ہیں : ایک حرص اور دوسر بے طول امل ۔
- ہ۔ فقیر وہ نہیں کہ جس کا ہاتھ 'ستاع' و 'زاد' سے خالی ہو بلکہ وہ کہ جس کی طبیعت 'مراد' سے خالی ہو ۔

ہم، - ایضاً ، ص ، ۲۲ و بعد ـ

ہ۔ ابوالحسن نوری نے فرمایا: نقیر نہ ہونے پر خاموش رہتے ہیں اور ہو تو بذل کرتے ہیں یعنی اگر کچھ نہ ملے دو خاموش رہتے ہیں رہتے ہیں اور اگر کچھ باتے ہیں تو دوسروں کا حق اس پر اولی تر جانتے ہیں اور سخاوت کرتے ہیں ۔

ے۔ شیخ المشائخ ابوااقاہم الجنید بن محمد فرمائے ہیں : فقر نام مے دل کو 'اشکال' سے خالی کرنے کا ۔

مولانا رومی کے اشعار اور کشف المحجوب کے ان اقتباسات کے بعد اب اقبال کے کلام میں فقر ، فقیری اور درویشی سے ستعلق بہ، اشعار دیکھیے:

مرد فقیر آتش است ، میری و قیصری خس است فال و فر ملوک را حرف برهند بس است دبدبه قلندری . طنطنه سکندری آن بهمه جذبه کلیم ، این بهمه سحر سامری آن به نگاه می کشد ، این به سپاه می کشد آن بهمه صلح و آشتی ، این بهمه جنگ و داوری بر دو جهان کشاستند ، بر دو دوام خواستند ، بر دو دوام خواستند این به دلیل دلبری

\* \* \*

ضرب قلندری بیار سد سکندری شکن رسم کلیم تازه کن رونق ساحری شکن (جاوید نامه ص ۲۸) این سلیانی است ، آن سلانی است آن سرایا نقر و این سلطانی است

#### \* \* \*

گرچه باشی از خداوندان ده فقر را او کف مده ، از کف مده سور او خوابده در جان تو بست این کہن مے از نباگان تو ہست در جهان جز درد دل سامان مخواه نعمت از حق خواه و از ساطان مخواه اے بسا مرد حتی اندیش و بصر سیسود از کثرت نعمت ضریر کثرت نعمت گداز دل برد ناز میآرد ، نیاز از دل برد سالها اندر جهان گردیده ام نم به چشم منعان کم ددده ام با تو گویم معنی این حرف بکر غربت دین نبست فقر ابل ذکر

(جاوید نامه ص ۵۷)

مثنوی اسرار خودی میں ایک اور عنوان سے فقر غیور کا ذکر کیا ہے۔ اس کے ایک شعر کو دیکھیے تو معلوم ہوتا ہے کہ علی الہجویری نے جو قول مشائیخ نقل کیا ہے اسی کو علامہ نظم کر دیا ہے۔ مثنوی کا عنوان ہے ''در بیان این کہ خودی از نظم کر دیا ہے۔ مثنوی کا عنوان ہے ''در بیان این کہ خودی از

### سوال ضعیف میگردد" اس کے چند اشعار دیکھیے :

اے فراہم کردہ از شیران خراج گشتہ ووہاہ مزاج از احتیاج

\* \* \*

فطریے کو برفلک بندد نظر پست سیگردد ز احسان مگر

از سوال افلاس کردد خوارتر از گدائی گدیدگر نادارتر

از سوال آشفتہ اجزائے خودی کے نجلی نخل سینائے خودی

گرچه باشی تنگ روز و ننگ بخت در ره سیل بلا افگنده رخت

رزق خویش از نعمت دیگر مجو موج آب از چشمه خاور مجو

زیر گردون آن جوان ارجمند میرود مثل صنوبر سربلند در تهی دستی شود خوددار تر بخت او خوابید و او بیدار سر فلزم زنبیل سیل آتش است گر ز دست خود رسد ندبنم خوش است چول حباب از غیرت می داند باش به بحر اندر نگون بیانه باش

ایک درویش اور بادساه کی ملافات کی جو حکایت علی الهجویری نے لکھی ہے اس کا عکس بھی ''اسرار خودی" میں سوجود ہے ۔ اس عنوان میں کہ ''مفصد حیاب مسلم اعلائے کلمة الله است و جہاد اگر محرک او جرع الارض باسد در مذہب اسلام حرام است' حضرت میاں میر کا ایک واقعہ لکھا ہے کہ بادشاہ آپ کی خدمت میں حاضر ہوا، ایک درویش نے سکہ 'سیمین حضرت میاں میر کی نذر کیا:

گفت این ندر حمیر از من پذیر اے ز حق آوارگان را دستگیر غوطمها زد در خوے محنت تنم تنا گره زد درہمے را دامنم شف سبخ این زر حق سلطان ماست آنکه در پیراپن شاہی گدا سن حکمران سهر و ماه و انجم است ساه ما مفلس نرین مردم است ساه ما مفلس نرین مردم است دیده بر خوان اجانب دوخت است دیده بر خوان اجانب دوخت است آتش جوعش جہانے سوخت است

اقبال کے نزدیک دولت دل کی دولت اور مفلسی دل کی مفلسی ہے ۔ اسرار خودی میں ہی عصر حاضر کے خرقہ پوشوں کی حالت بیان کرنے ہوئے فرمانے ہیں:

> دیده با از دولت دل مفلس اند سبند با از دولت دل مفلس اند

بال جبر بل مبن بھی فقر کے سلسلے میں بکثرت اشعار موجود ہیں اور ان سے بھی اسی صوفیانہ ففر کے مسلک کی نائبد و تشریح ہوتی سیم :

دارا و سکندر سے وہ مرد ِ فقیں اوللی ہو جس کی ففیری میں بوئے اسد اللہی

(ص ، ۵۵)

\* \* \*

عشق بری انتها ، عشق مری انتها تو بھی ابھی ناتمام آم کہ کھوبا گیا مجھ سے فقیری کا راز ورنہ ہے مال فقیر سلطنت ووم و شام

(ص، ۱۳)

عجبنهیں کہ سسلاں کو پھرعطا کر دیں محکوہ سنجر و ففر جنید و بسطامی

(ص ، سے)

فقر کے ہیں معجزات ، تاج و سریر و سپاہ فقر ہے میروںکا میر، فقر ہے شاہوںکا شاہ

(ص ، ۷۷)

یا سنجر و طعرل کا آئین جہانگیری یا مرد قلندر کے انداز سلوکانہ

یا حیرت فارایی یا تاب و نب روسی یا فکر حکیانه ، یا جذب کنبانه

(ص ، ١٥)

دہ تحتوداج میں ہے لشکروسیاہ میں ہے جو بات مرد ِ فلندر کی بارگاہ میں ہے (ص ، ۲۸)

فلمندر جز دو حرف لاالله کعه بهی مهیں ر شهتا فقیمه شمیر فاروں ہے لغت ہائے حجازی کا (ص ، ۳۲)

ہرار خوف، ہو لیکن زباں ہو دل کی رفیق یہی رہا ہے ازل سے قلندروں کا طریق ص ، سم)

کافر ہے مسلماں دو نہ شاہی نہ فقبری مومن ہے او کرناہے فقیری میں بھی شاہی (ص ۲۵۰)

، بری میں ، فقیری میں ، شاہی میں غلامی میں دوجھ کام نہیں بنتا ہے جرأت رندانہ (ص ، ٦٨)

> \* \* \* حکیمی نا مسلمانی خودی کی کلیمی رمز پنهانی خودی کی

تجھے گر فقر و شاہی کا بتادوں غریبی ہیں نگہبانی خودبی کی (ص ، ۸۹)

\* \* \*

نہ مومن ہے نہ موسن کی امیری ، رہا صوفی گئی روشن ضمیری

خدا سے پھر وہی قلب و نظر مانگ نہیں ممکن امبری نے فمیری امری

(ص ، ۲۸۰۰)

\* \* \*

ان اشعار سے صاف اندازہ ہودا ہے کہ اقبال کے نزدیک اصل فنیری خود نگہداری ہے اور اگر یہ صفت ہو تو فقیری امیری ہے اور یہ کہ صوفیا میں یہ روشن ضمیری سوجود تھی ، یہ دوسری بات ہے کہ بعض نام نہاد صوفیہ کے یہاں جو صرف صوفیہ کا ساحال بنائے ہیں وہ روشن ضمیری باق نہیں رہی کہ دراصل فقر سے پبدا ہوتی ہے۔ یہ قلب و نظر عظیم النہی ہے۔ چنانچہ فقر کو صوفیاء عظیم النہی نفر کو صوفیاء عظیم النہی بن فرمائے ہیں۔ فقیر کی پہچان کے سلسلے میں علی المہجویری نے بحیلی بن معاذ الرازی کا ایک قول نقل کیا ہے: \*\*

'رتین قسم کے لوگوں کی صحبت سے پرسیز کرنا چاہیے ، ایک علمائے غافلین ، دوسرے فقرائے مداہنین اور تیسرے متصوفین جاہلین . . . علمائے غافل وہ بیں کہ دنیا کو اپنا قبلہ دل بنا لیتے ہیں اور شرع کی سختی سے بھاگنے کا حیلہ نکالتے ہیں ، سلاطین کی پرستش اختیار کرتے ہیں اور ان کے درباروں کا طواف کرتے ہیں اور جاہ خلق کو اپنے لیے محراب

٣٥ \_ كشف المحجوب ، ص ، ١٩ -

نائے ہیں اور اپنی زمری کے غرور پر فریفتہ ہوئے ہیں۔ بات کرتے ہیں، دو اپنے دل کی طرف متوجہ رہتے ہیں۔ انجہ اور استادوں پر زبان طعن دراز کرتے ہیں۔ اس وقت اگر کونین کو ترازو کے ایک پلہ میں رکھیں تو ہیج نظر آئے۔ وہ لوگ حمد و حسد دو مذہب سمجھتے ہیں۔ دراصل یہ سب علم نہیں ہو تب بلکہ جہل کی ایک نسم ہے کہ جس سے علم کی نفی ہوتی ہے ۔ فقرائے مداہنین وہ ہیں ندہ جب کسی کا کوئی فعل ان کی خواہش نے موافق و مطابق ہو ، چاہے وہ باطل ہی لیوں نہ ہو ، اس کی مدح کرتے ہیں ، اور اگر کام ان کی خواہش کے خلاف ہو ، چاہے حق ہو اس پر اسے برا بھلا کہتے ہیں اور خلق ہو ، چاہے دی ہو اس پر اسے برا بھلا کہتے ہیں اور خلق ہے اپنے معاملات میں حاہ طاب کرتے ہیں اور باطل پر خلق کی مداہنت کرتے ہیں در خلق کی مداہنت کرتے ہیں در خلق کی مداہنت کرتے ہیں۔ اور باطل پر خلق کی مداہنت کرتے ہیں۔ دا

بال جبريل سے بي بعض اور اشعار ديكھے:

اک ففر سکھانا ہے صیاد کو نخچیری اک ففر سے کھلنے ہیں اسرار جمانگیری اک ففر سے فوموں میں سسکہنی و دلگیری اک ففر سے مٹی میں خاصیت اکسیری اک فقر ہے شبیری اس فقر میں ہے میری میراث مسلمانی ، سرمایہ شبیری

(ص ، ١٦٠)

ضرب کلیم میں بھی اس موصوع پر بکٹرب اشعار ہیں ۔ ان میں سے بعض یہاں ہبش کیے گئے ہیں :

خود دار نه سو فقر نو یے قسر اللہی سو صاحب غیرت ہو ہے تمہید امیری

(ص ، ۱۲۵)

جو فقر ہوا تلخی دوراں کا گلسند اس فدر میں باقی ہے ابھی ہوئے گدائی (ص ، ۱۵۵)

\* \* \*

ہوناہے کوہو دشت میں پیدا کبھی کبھی وہ مرد جس کا فقر خزف کو کرمے نگیں (ص ، ۱۵۹)

\* \* \*

ہے فکر مجھے مصرعہ ثانی کی زیادہ اللہ کر سے نجھ کو عطا فقر کی تلوار فیر سے نبھے کو عطا فقر کی تلوار فیضے میں یہ تلوار بھی آ جائے تو مومن یا خالد جانباز ہے یا حیدر کرار (ص ، ۲۷)

\* \* \*

فقر جنگاہ میں بے ساز و یراق آنا ہے ضرب کاری ہے اگر سینے میں ہے قلب سلیم اس کی بڑھتی ہوئی بیباکی و بیتابی سے تازہ بر عہد میں ہے قصہ ٔ فرعون و کلیم ''

اب ترا دور بھی آنے کو ہے اے فقر غیور
کھا گئی روح فرنگی کو ہوائے زرو سیم
عشق و مستی نے کیا ضبط نفس مجھ پہ حرام
کہ گرہ غنچے کی کھلتی نہیں ہے موج نسیم

(ص ، ، س)

کسے خبر کہ ہزاروں مقام ر کھتا ہے ، وہ ففر جس میں ہے ہے پردہ روح قرآنی (ص ، ۳۱)

\* \* \*

کیا کیا ہے غلامی میں مبتلا تجھ کو کہ تجھ سے ہو نہ سکی ففر کی نگہبانی (ص ، ۴۳)

\* \* \*

ابک نظم کا عنوان ہی سر و قلندری ہے :

اگرچہ رر بھی جہاں میں ہے قاضی الحاجات جو فغر سے ہے سیسر نونگری سے نہیں اگر جوال ہوں ، مری فوم کے جسور و غیور قائدری مری لاجنی دم سکندری ہے نہیں سبب کچھ اور ہے تو جس کو خود سمجھتا ہے زوال بندہ سوس کا بے زری سے نہیں اگر جہاں میں مرا جوہر آشکا ر ہوا فلندری سے نہیں فلندری سے نہیں

\* \* \*

حکمت مشرف و مغرب نے سکھایا ہے مجھے ایک نکتہ لہ غلاموں کے نیے ہے اکسیر دین ہو، فلسفہ ہو، فقر ہو ، سلطانی ہو ہوتے ہیں پختہ عقاید کی بنا پر تعمیر

حرف اس قوم کا ہے سوز، عمل زاروزبوں ہوگیا پختہ عقاید سے تہی جس کا ضمیر (ص ، ۱۳۳۰)

\* \* \*

اے مرے فقر غیور فیصلہ تیرا ہے کیا خلعت انگریز یا پیراہن چاک جاک اص ، ۱۹۳۰)

\* \* \*

حاجت سے مجبور مردان آزاد کرتی ہے حاجت شیروں کو روباه محرم خودی سے جس دم ہوا فقر تو بھی شہنشاہ ، میں بھی شہنشاہ قوموں کی تقدیر وہ مرد درویش جس نے نہ ڈھونڈی سلطاں کی درگاہ

(ص ، ١٦٧)

ایک اور نظم نقر سے متعلق یہ ہے:

مومن په گرال بين يه شب و روز دين و دولت قار بازی ناپيد هم بندهٔ عمل ست باق هو نفس در ازی باق هوند وه نقر بست به و اگر تو څهوند وه نقر بس فقر کي اصل ہے حجازی بست به و اگر تو څهوند وه عمل بے حجازی

فقر سے آدی میں پیدا کی شان یے نیازی الله کنجشک و حام کے لیے سوت ہے اس کا مقام شاہباری روشن اس سے خرد کی آنکھیں بے سرمد ہوعلی و راری حاصل اس کا شکوہ محمود فطرت میں اگر نہ ہو ایازی میری دنیا کا یه سرافیل ر نہتا ہیں ذوق نے نوازی ہے اس کی نگاہ عالم آشوب در پرده تمام کارساری فقر غیور جس نے پایا ہے نبغ و سناں ہے مرد غازی مورن کی اسی میں ہے امیری الله سے مانک یہ نفری

اس اقتباس میں خاص طور پر اس فقر غیور کا ذکر کیا ہے جس کی اصل بقول اقبال حجازی اور اسلامی ہے۔ اس وضاحت کی ضرورت یوں پیش آئی کہ فقر اور درویشی کی بعض شکلیں بعض اور مذہب اور مسالک میں بھی ملتی ہیں۔ مثلاً کہا جاتا ہے کہ صوفیہ اپنے فقر کے مسلک میں عیسائیت سے متأثر ہوئے ہیں کہ عیسائیوں میں ایک طبقہ ایسا تھا جو ترک دنیا کرکے فقیر ہو جائے تھے لیکن ان کے فقر کی اساس رہانیت تھی اور اسلام میں رہانیت تھی لیکن ان کے فقر کی اساس رہانیت تھی اور اسلام میں رہانیت

کے لیے کوئی گنجائش نہیں۔ قرآن حکیم میں جس انسان کے لیے کائنات کو مسخر بتایا گیا ہے اور ہار بار جن نعبتوں کا ذکر کیا گیا ہے ، ایمان لانے والوں کو آن نعمتوں سے متعتم ہونے کا حکم دیا گیا ہے ۔ کھاؤ ، پیو ہاں اسراف بیجا نہ کرو اور نہ صرف دنیا اور جاہ طابی کو اپنا مقصد حیات بنا لو ۔ اسلامی اور صوفیہ کے نقطہ نظر سے اصل درویشی محرومی اور کمزوری کا نام نہیں بلکہ اختیار اور قوت کا نام ہے:

عطا اسلاف کا سوز دروں کر شریک زمرہ لایحز،وا کر

جسے نان جوہں بخشی ہے نولنے ا اسے ہازوئے حیدر<sup>رہ</sup> بھی عطا کر

یہی حیدری فقر ہے جو اشعار بالا میں شاعر کے پیش نظر ہے چنانچہ جو اشعار پیش کیے جا چکے ہیں آن میں بار بار حضرت علی رف کا ذکر اسی وجہ سے آیا ہے ۔ یہی وضاحت ضرب کلیم میں ایک اور موقع پر ملتی ہے:

کہتا ہے زمانے سے یہ درویش جوا بمرد جاتا ہے جدھر بندۂ حق تو بھی ادھر جا

ہمگامے ہیں میرے تری طاقت سے زیادہ بچتا ہوا بنگاہ ِ قاندر سے گزر جا

میں کشتی و ملاح کا محتاج نہ ہوں گا چڑھتا ہوا دریا ہے اگر تو تو آتر جا

توڑا نہیں جادو مری تکبیر نے تیرا ؟ ہے تجھ میں مکر جانے کی جرأت تومکر جا

مہر و مد و امجم کا محاسب ہے قلندر ایام کا مرکب نہیں ، را دب ہے قلندر

(ص ۱ ۴)

یہ اختیار ، یہ طاقت ، حق شناسی ، حق گوئی اور حق پیمائی ، اسباب ظاہری کی قلت با کثرت سے بے نبازی ، نکبعر اور ابمان کی فوب پر بھروسہ مہی صفات فلندر یا فقیر یا مرد درویش میں ملتی ہیں اور اس کا مقصد حریت اور آزادی ہے جس کی بناء پر اقبال نے فلندر کو ایام کا مرکب نہیں راکب بتایا ہے ۔ یہ صفت اقبال کے مہاں اور اشعار میں بھی وضاحت سے ملتی ہے:

پانی بانی کر گئی مجھ کو قلندر کی یہ بات جب حہکا دو غیر کے آگے نہ تن نعرا نہ من

اور ضرب کیم میں فرساتے ہیں :

ازل سے فطرت احرار میں ہیں دوش بدوش قلندری و کلمداری قلندری

(ص سهر)

جسا کہ ہم نے سطور بالا میں عرض کیا ہے اقبال اپنے فقر کے تصور کو راہبانہ درویشی سے بالکل الگ سمجھتے ہیں:

کچھ اور چمز ہے شاید تری مسلمانی نری نگاہ میں ہے ایک فقر و رہبانی سکوں ہرستی راہب سے فقر ہے بیزار فقیر کا ہے سفینہ ہمیشہ طوقانی پسند روح و بدن کی ہے وانمود اس دو کہ ہے نہاہت وسن خودی کی عربانی

وجود صیرتی کائنات ہے اس کا اسے خبر ہے یہ باق ہے اور وہ فانی

اسی سے پوچھ کہ پیش نگاہ ہے جو کچھ جہاں ہے تا کہ فقط رنگ و بوکی طغیانی

یہ فقر مرد مسلماں نے کھو دیا جنب سے رہی نہ دولت سلمانی و سلمانی

(ص ۵۱)

فقر کی یہ اصطلاح اور اس کا یہ صوفیانہ تصور اقبال کے کلام میں اس کثرت سے ملتا ہے کہ بیشار اشعار آن کے مجموعہائے کلام سے پیش کیے جا سکتے ہیں لیکن وضاحت کے لیے جو اشعار اوپر نقل ہوئے وہ کافی شمادت ہیں ۔ اقبال خود اپنی زندگی کو اسی اسلامی اور صوفیانہ قلندری اور درویشی کے سانچے میں ڈھالنا جاہتے تھے ۔ آن کو نہ اپنی شاعری ہر ناز تھا ، نہ علم فر حکمت اور فلسفہ ہر ، نہ وہ اپنی سیاسی بصیرت پر ناز کرتے تھے ۔ وہ کیا تھے ؟ اس کا اندازہ آن کے آخری دو اشعار سے ہوتا ہے:

نسیمے از حجاز آید که ناید سرود رفته باز آید که ناید سرآمد روزگار این فقیرے دگر دانائے زاز آید که ناید

اقبال کے یہاں فقر و قاندری کے سلسلے میں اشعار کی کثرت خاص توجہ کی مستحق ہے۔ اس کا ایک پہلو یہ ہے کہ عشق رسول جو ان کے یہاں ایک بنیادی عنصر کی حیثیت رکھتا ہے ، انھیر رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے فقر کی طرف بھی متوجہ کرت

ہے۔ اسرار خودی میں جو نعتیہ اشعار ہیں آن میں بھی یہ پہلو کمایاں ہے ۔ صوفہ کے نزدیک فقر کا اعلمٰی ترین مقام ذات رسول کریم میں ملتا ہے ۔ حضرت علی المهجورری نے حضرت جنید کا ایک قول نقل کیا ہے :"

"جنده كويد التصوف مبنى على تمان خصال: السخاء و الرضا و الصبر والاشارة و الغربة و لبس الصوف و السياحة و الفقر - أما انسخا فلابراهيم و اما الرضا فلاسحق و اما الصبر فلايوب و اما الاثارة فلز كريا و اما الغربة فلبحبلي و أما لبسالصوف فلموسلي، واما السياحة فلعيسلي ، و اما الففر فلمحمد صلوات الله عليهم اجمعين ـ گفت بيائے نصوف بر هشت خصلت است اقتدا بهشت پیغمس سخاوت بابراسیم و آن چندان بود که پسر فدا کرد و برضا باسحاق کے بفرسان خدا رضا داد و بترک جان عزیز خود بگفت و بصبر بایوب که اندر بلائے کرمان صبر کرد و باشارت بز آدریا کم خداوند گفت اذ نادی ربم نداء خفاً و بغربت بيحيلي كم اندر وطن خود غريب بود و اندر ميان خویشان ازیشان بیگانه و بسیاحت بعیسلی که اندر سیاحت خود چنان محرد بود که جز کاسه و شانهٔ نداشت ، چون بدید که كسر بدو مشت آب ميحورد كاسه بينداخت ، و چون بديد كم بانگشتان تخلیل می کرد شانه بینداخت و بلس صوف بموسی که سمه جامعهائے وے پشمین بود، و بفقر تمحمد علمهم السلام که خدائے عز و جل کلید همہ گنجہا روئے زمین بدو فرستاد و گفت محنت برخود منه و ازین گنجما خود را تجمل ساز، گفت نخواهم بار خدایا مرا یک روز سیردار و دو روز گرسنه و این اصول اندر معاملت سخت نیکوست ـ "

اگر غور کرکے دیکھا جائے تو آٹھ خصائل: سخا، رنیا ، صبر ، ۔ ۔ ۔ کشف المحجوب ص دی ۔

اشارة ، غربت ، لباس صوف ، سیاحت اور ففر ، دراصل فقر کے ہی مختلف چاو ہیں ۔ فقر ترک اختیاری کا نام ہے نه کہ مجبوری کا اور اگر یہ ترک اختیاری ہوا تو سخا کا منبع ہے کہ صاحب اختیار اسباب ظاہری سے اپنی ذات کو آرام و آسائش پہنچانے کی بجائے اسے دوسروں کی خدمت کے لیے بخش دیتا ہے اور یہی سخاوت کا اعلیٰ مقام ہے اور یہی رضائے اللہی کا مرتبہ کہ اسباب ظاہری موجود ہوں یا نہ ہوں ففیر ہر حال میں شکر گزار رہتا ہے اور راضی بہ رضائے اللہی ۔ اسی طرح صبر کا اعلیٰی مقام بھی مقام فقر ہے کہ جو رضائے اللہی ۔ اسی طرح صبر کا اعلیٰی مقام بھی مقام فقر ہے کہ جو کر جو کرہت جس کے معنی یہاں افلاس نہیں بلکہ ایک طرح کا تجرد ہے وہ بھی فقر سے ہی منسلک ہے کہ بندہ سوائے اپنے خالق کے کسی کرتا ہے۔ بھی فقر سے ہی منسلک ہے کہ بندہ سوائے اپنے خالق کے کسی کو حاجتروا نہیں سمجھتا اور نہ کسی پر تکبہ کرتا ہے۔ کہ انتا ہے ۔ اس کی ایک مثال حضرت ابوبکر صدیق ش کے بہاں ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بھال ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کھوں کے اور کیکھیے ۔ ۲۵

ر ۔ وقو صدیق اکبر <sup>بو</sup> اندر حال تجرید جامہ صوف پوشید ۔''

ب سیخ الاسلام و بعد از انبیا بهترین انام کے خلیفہ پیغمبر م بود، و امام و سید اہل تجرید و پیشوائے ارباب تفرید، و از آفات نفسانی بعید، ابوبکر بن عبدالله بن عثمان الصدیق رضی الله عند کے ویرا کر امات مشہور است و آیات و دلائل ظاہر اندر معاملات و حقائق و اندر باب تصوف طرفے از روزگار و کے گفتہ شدہ است و مشائخ ویرا مقدمہ ارباب مشاہدت داشتہ اند ۔

ب \_ از و ن ح می آید که گفت دارنا فانیة و احوالنا عاریة و انفاسنا معدودة و کسلنا موجودة ، سرائے ماگزرنده است ،

٣٠ - كشف المحجوب ص ٥٠ -

٣٨ - ايضاً ص ٢٨ -

و احوال ما اندرو عاربت و نفسهائ ما بشار ، و کاپلی ما ظاهر، پس عارت سرائے فانی از جهل باشد و اعتاد برحال عاربتی از بلد و دل بر أنفاس معدود نهادن از غفلت و کاپلی را دین خواندن از غبن کے آنچہ عاربت بود باز خوابند و آنچہ گزرنده بود نماند ، و آنچہ اندر عدد آید " برسد و کاپلی را خود دارو نیست "

- ہ ۔ نخست گفت دنیا برمن فراخ گردان، آنگاہ مرا از آفت آن نگاہدار و اندر تحت این رمزیست یعنی نخست دنیا بدہ تا شکر آن بکتم ، آنگاہ توفیق آن دہ با از برائے تو دست ازان بدارم و روئے ازان بگردایم ، تا بہم درجہ شکر و انفاق یافتہ باشم و بہم مفام صبر و نا اندر فقر مضطر نباشم کے ففر سرا باختیار باشد ۔ "
- م ـ و ابزیکر صدیق م صاحب صحو بود آفت قبض دنیا بدید و ثواب درک آن معلوم درد دست ازان بداشت تا پیغمبر کفت عیال را چه ماندی ، گفت خدا م و رسول و م -۳۰
- ب ان الصفا صفة الصديق رض ان اردت صوفيا على التحقيق ، أن انج صفا را اصلى و فرعى است ، اصلش انقطاع دل است از اغيار ، و فرعش خلو دست از دنباء غدار ، و اين بر دو صفت صديق اكبر رض است .

اس کے بعد ہجویری نے تفصیل سے اصل انقطاع کے سلسلے میں لکھا ہے کہ جب رسول خدا صلی الله علیہ وسلم نے وفات پائی تو اصحاب الله ایت شکسته دل تھے اور حضرت عمر الله تلوار ہاتھ میں لیے بھر نے نہے کہ جو شخص یہ کہے گا کہ عدم نے وفات ہائی اس کا سر آڑا

وس ـ ایضاً و ب ـ

<sup>.</sup> بر \_ اينبأ ص ٢٨٩ -

دوں گا۔ حضرت ابوبکر صدیق ہم باہر مشریف لائے اور فرمایا کہ اور کو جن کا معبود مجد میں اوک مجد مخد رخصت ہوئے اور جو خدائ ہجد کی پُرستش کرتے ہیں وہ زندہ ہے اور ہرگز اسے موت نہ آئے گی۔ جو شخص فانی پر دل لگاتا ہے فانی فنا ہو جاتا ہے اور جو حضرت باقی سے وابستہ ہوتا ہے نفس فنا ہو جائے تو وہ قائم بہ بقا ہو جاتا ہے۔ اس کے بعد صفائے فرعی کا ذکر کرنے ہوئے خاو دست از دنیا خدار ، کی وضاحت فرمائے ہیں :

"اما خلو دست از دنیا بے غدار آن بود کے ہرچہ دائت ار مال و منال و منال جملہ بداد و کلیمی در پوشیدہ ، بہ نزدیک پیغمبر آمد ، پیغمبر ویرا گفت ما خلفت لعیالک فقال الله و رسوله مرعیالان خود را چہ باز گذاشتی از مال خود ، گفت دو خزینه بے نہایت و دو گنج نے غایت گفتا چہ چر ، گفت یکے محبت خدائے نعالی و دیگر متابعت رسولش ، چون دل از تعلق صفو دنبا آزاد گشت ، دست از در آن خالی گردانید و این جملہ صفت صوفی صادق بود و انکار این جملہ انکار حق و مکابرۂ عیاں بود ۔ "

اس واقعہ کو علامہ اقبال نے بانگ درا میں اس طرح نظم کیا ہے:"

اک دن رسول پاک سے اصحاب رخ سے کہا دیں مال راہ حق میں جو ہوں تم میں مال دار

ارشاد سن کے فرط طرب سے عمر رط آٹھے اس روز ان کے پاس تھے درہم کئی ہزار

رہ ۔ ایشا ص ۳۵-۳۳-۳۳ ۔

ہم ۔ ہانگ درا ، ص ۲۵۰ -

دل میں یہ کہ رہے تھے کہ صدیق رط سے خرور بڑھ کو رکھے گا آج قدم میرا راہوار لائے غرض کہ مال رسول امیں م کے ہاس اینار کی ہے دست نگر ابتدائے کار پوچھا حضور سرور عالم <sup>م</sup> نے ایے عمر<sup>رخ</sup> اسے وہ کہ جوش حق سے ترمے دل کو ہے قرار رکھا ہے کچھ عبال کی خاطر بھی تو نے کیا معلم ہے ابنے خویش و اقارب کا حقگزار کی عرض نصف مال ہے فرزند و زن کا حق باق جو ہے وہ سلت بیضا پہ ہے ناار النے میں وہ رفیق نبوت بھی آگیا جس سے بنائے عشق و محبت ہے استوار لے آیا اپنے سابنہ وہ مرد وفا سوشت ہر چبز جس سے جشم جہاں میں ہو اعتبار ملک یمین و درهم و دینار و رخت و جنس اسپ مم و شتر و قاطر و حار بولے حضور م چاہیے فکر عبال بھی كهني المًا وه عشق و محبت كا رازدار اے تجھ سے دیدہ مہ و انجم فروع گیر اے تیری ذات باعث نکوین روزگار پروانے کو چراغ ہے بلبل کو پھول بس صدیق ج کے لیے ہے خدا کا رسول م بس ظاہر ہے یہ صورت فقر اختیاری کی ہے جسے صوفیہ نے غنا کہا ہے اور درحقیقت جس نے اس طرح انفاق فی سبیل اللہ کو آپنا سسلک بنایا اس نے خدا اور اس کے رسول عبر توکل کیا اور اس کی مثالی صوفیہ کی تعلیات اور ان کے کردار میں جا بجا ملتی ہیں - عبد رسالت مآب ، دور صحابہ ، تابعین اور تبع تابعین سے لے کر عبد رسالت مآب ، دور صحابہ ، تابعین اور تبع تابعین سے لے کر عصر حاضر نک تاریخ اسلام اس فسم کے واقعات سے بھری پڑی ہے -

جیساً له پہلے عرض کیا جا چکا ہے یہ صوفیہ کا فقر اسلامی فہر ہے جو رہبانیت ، عیسائیت یا بدھ مت کے فقر سے مختلف ہے۔ اس کی ایک کمایاں خصوصیت جس کی طرف اشارہ کیا جا چکا ہے یہ ہے کہ یہ فقر غیور ہے جو اسے گدائی اور طلب سے ممتاز و ممیز کرتا ہے ۔ افبال کے کلام میں اس غیرت سے متعلق بکثرت اشعار ملتے ہیں ۔ مہلا ، بانگ درا میں ہی ایک نظم کا عنوان ہے : خطاب بہ جوانان اسلام : ""

کبھی اے نوجواں مسلم ندبر بھی کیا تو نے وہ کیا گردوں تھا تو جس کا ہے اک ڈوٹا ہوا تارا تجھے اس فوم نے پالا ہے آغوش محبت میں کچل ڈالا تھا جس نے پاؤں میں تاج سر دارا شمدن آفریں ، خلاق آئین جہانداری وہ صحرائے عرب یعنی شتر بانوں کا گہوارا ساں الففر وخری کا رہا شان امارت میں باب و رنگ و خال و خط چہ حاجت روئے زیبا را

گدائی مبن بھی وہ الله والے تھے غیور اتنے

کہ منعم کو گدا کے ڈر سے مخشش کا نہ نھا یارا

سم - ايضاً ص ١٩٨ -

اور اس قسم کی ایک مثال خود اقبال کی اپنی زندگی میں ملتی ہے۔ ارمغان حجاز میں ایک نظم کا عنوان ہے: اسر اکبر حیدری صدر اعظم حیدرآباد د کن کے نام میں اس نوٹ کے ساتھ شائع ہوئی ہے:

و یوم اقبال کے دوقع پر توشہ خانہ مصور نظام کی طرف سے جو صاحب صدر اعظم کے ساتحت ہے ، ایک ہزار روپیم کا چیک بطور دواضع موصول ہونے پر ۔''

تھا یہ اللہ کا فرماں کہ شکوہ ہروین دو قلندر دو کہ ہیں اس میں ملوکانہ صفات مجھ سے فرمانا کہ لے اور شہنشاہی کو حسن ندبیر سے دے آنی و فانی کو ثبات میں نو اس بار امانت کو اٹھاتا سر دوش کام دروبش میں ہر تلخ ہے مانند نبات شیرت فہر سکر نر نہ سکی اس کو قبول جب اُنہا اس نے یہ ہے میری خدائی کی زکات جب اُنہا اس نے یہ ہے میری خدائی کی زکات

\* \*

اسی مجموعے سے اس فقر غیور کے بارے میں بعض اور اشعار دیکھیے:

مسلمان آن نقیرے کج کلاہے رمبد از سینه او سوز آہے دلانہ دلش ناا۔ ! چرا نالد ؟ نداند نگاہے نگاہے دکا رسول الله میں واسیر است فقیر و غیرب او دیر سیراست

س - ارمغان حجاز ، طبع چهارم منی ۱۹۳۸ لاپور ، ص ۱۲۸-۲۵۸ -

بروے او در میخاند بستند درین کشور مسلمان تشند میراست مسلمان تشند میراست مسلمان شرمسار از اے کلاری است کد دینش مرده فقرش خانقایمی است نو دانی در حمان میراث ما چیست کلیمے از قاش پادشاہیی است

(ص ، ٢٠٠)

دگرگوں کرد لادینی جہان را ز آثار بدن گفتند جان را ازان فقرے کہ با صدیق رط دادی بشورے آور این آسودہ جان را (ص ، میر)

ز سوز این نقیر ره نشینے بده آتشینے بده او را ضمیر آتشینے دلش را روشن و پاینده گردان ز امیدے کہ زاید از یقینے

(می ، ۵۰)

(س ، ۲۱)

غریبے دردمندے نے نوازے ز سوز نغمہ خود در محدازے تو میدانی چہ میجوید چہ خواہد دلے از ہر دو عالم نے نیازے

فقیرم از تو خواهم هرچه خواهم دل کویم خراش از برگ کاهم

مرا درس حکیان درد سر داد کاهم نگاهم

بده او را جوان پاکبازے سروش از شراب خانہ سازے

ہوی بازوئے او مانند حیدر<sup>رم</sup> دل ِ او از دوگیتی بےنیازے

(ص ، ۲۷)

نو سلطان حجازی من فقیرم ویرے در کشور معنی امیرم

جہانے کو ز تخم لا اللہ است ہیا بنگر باغوش ضمیرم

(ص ، سم)

ہباغان عندلیبے خوش صفیرے ہراغان جرہ بازے زود گیرے

امیر او به سلطانی فقیرے فتیر او بہ درویشی امیرے تو اے باد بیابان از عرب خیز ز نیل مصریان موجے برانگیز

بگو فاروق را پیغام فاروق که خود در فقر و سلطانی بیامیز

(ص، ۱۰۹)

خلافت ، فقر با تاج و سریر است زمے دولت کہ پایان ناپذیر است

جوان بحت آمدہ از دست آن فقر کہ ہے او پادشاہی زود میراست

(11.600)

عرب را حق دلیل کاروان کرد که او با فقر خود را امتحان کرد

اگر ففر تهی دستان غیور است جہانے را تہ و بالا توان کرد

(س ، ، ۱۲)

سنوز اندر جهان آدم غلام است نظامش خام و کارش نا ممام است

. غلام نقر آن گیتی پناهم که در دینش ملوکیت حرام است

(m, m)

اکل کر خانقاہوں سے ادا کر رسم شبیری کم فقر خانقاہی ہے فقط اندو، و دلگیری

(ص ، ۲۹۲)

## \* \* \*

بانگ درا سے ارمغان حجاز اور بس چہ باید کرد اے اقوام سرق تک امبال کے دلام کے مختلف معموعوں کے مطالعے سے اندازہ . و ا ہے کہ فقر و علمدری کے جو مضامین ابتدائی دور میں خال خال نظر آئے تھے آخر دور سی آن کی بار بار تکرار ہوتی ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے دم اقبال کے نزدیک فکر حکیان، کی بجائے طریق قلندراً المر سی سے دشود کار ہو سکتی ہے۔ یہ وہی نتیجہ ہے جس بر امام عزالی بھی بہنجے تھے - فرآن حکیم ، احادیث نبوی ، سیرت رسول پاک (صلی الله علمه وسلم) ، سیرت صحابه اور اکابر صوفه کی حیات و اقوال سے آل پر اس حقیقت کا انکشاف ہوتا ہے کہ انسان کاسل کا کمونہ رسول پاک (صلی اللہ علیہ وسلم) کی ذات گر اسی ہے اور آپ کی تقلید اسانیت کی تکمیل کی ضانت ہے۔ آپ کی زندگی سے معرفت النہی کا سبق ملتا ہے اور خودی کے ارتقا کے امکانات کا اندازہ ہو جانا ہے۔ معراج مصطفیل (صلی الله علبہ وسلم) سے آن ہر یہ راز منکشف ہوتا ہے کہ کردوں بھی انسان کامل کے قدموں میں خاک اہ ہے ۔ ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں ۔ اس راہ نوردی میں یمر و کسری کی اسارت نہیں ایک بادیہ سنین کی شان فقر کی کارفرمائی ظر آتی ہے ۔ صوفیہ کر ام کی تعلیات اور آن کے اقوال سے بھی اسی ندگی کی رائبد ہوتی ہے ۔ اس پر ہم نے تفصیل سے ایک الگ باب بی بحث ک ہے اور جن صوفیہ کا ذکر اقبال کے ہاں ملتا ہے اور ان ، زندگی کے جس پہلو نے اقبال کو متوجہ یا متأثر کیا ہے اس کا نئزہ لیا گیا ہے۔ مثنوی پس چہ باید کردہ میں جو اُن کے دور آخر

م - اشاعت اول ، ۱۹۳۶ء ـ

(طبع ۱۹۳۹ء وفات المریل ۱۹۳۸ء) کی یادگار ہے خاصی تشریح اور تفصیل سے اس موضوع پر اظہار خیال کیا ہے۔

عقل کے خطرات ، خدشات اُس کی نارسائی اور محروسی اور اس کے مقابلہ میں سوس کے جذب و جنون کی اہمینت کا اندازہ آغاز مثنوی سے سوتا ہے : عنوان ہے: بخوانندہ کتاب :

سپاه تازه بر انگبزم از ولایت خشق کد در حرم خطر رر از بغاوب خرد است زماند هیچ ندداند حقیقت او را جنون قباست کد موزون بقامت خرد است بآن مقام رسیدم چو در برش کردم طواف بام و در من معادت خرد است گان مبر کد خرد را حساب و میزان نیست نگاه بندهٔ مومن قبامت خرد است خرد است نگاه بندهٔ مومن قبامت خرد است

اس مثنوی کے لیے ہدایت پھر ایک مراتبہ پیر رومی کی طرف سے ماتی ہے:

(ص ، س)

پیر روسی مرشد روشن ضمیر کاروان عشق و مستی را اسیر منزلش بوتر ز ماه و آفتاب خیمه را از کهکشان سازد طناب نور قرآن درسیان سینداش جام جم شنزمنده از آئینداش از نئے آن نے نواز پاک زاد باز شورے در نہاد س فتاد \*

گفت جانها محرم اسرار شد خاور از خواب مران بیدار سد جذبههائ تازه او را دادهاند بندهائ کهنه را بکشادهاند

جز تو اے دانائے اسرار فرنگ کس نکو ننشت در نار فرنگ باش مانند خلیلات مست ہر کہن بتخانہ را باید شکست

اس مثنوی کے دیگر مضامین سے بحث ستعلقہ عنوانات کے نحت ملے کی ہماں فقر سے متعلق بعض اقتباسات بیش کے جائے ہیں :

چیست فقر اے بندگان آب و گل یک زنده دل یک نگاه راه بین بک زنده دل فقر کار خویش را سنجبدن است بر دو حرف لا الله پیچیدن است فقر خبیر گیر\* با نان شعیر بسته فراک او سلطان و میر فقر ذوق و شوق و تسلیم و رضا ست ما امینیم این متاع مصطفیل ست

٣٠ م ـ ايضاً ص ٣٣ -\*اشاره حضرت على <sup>رم</sup> كى طرف جو فامخ خيبر **٧٠٠ -**

فقر بر کروبیان شبخون زند بر نوامیس جهان شبخون زند بر مقام دیگر اندازد ترا از زجاج الهاس ميسازد ترا برگ و ساز او ز قرآن عظیم مرد درویشے نہ گنجد در گلیم گرچه اندر بزم کم گوید سخن یک دم او گرمی صد انجمن ے پران را ذوق پروازے دھد پشہ را تمکین شہبازے دھد با سلاطين درفتد مرد فقير از شكوه بوريا لرزد سرير از جنون میافکند پسوئے بہ شہر وارباند خلق را از جبر و قمهر 🕆 مينگيرد جز بآن صحرا مقام كاندرو شاهين كريزد از مام قلب او را قوت از جذب و سلوک پيش سلطان نعرهٔ او لاملوک آتش ما سوزناک از خاک او شعله ترسد از خس و خاشاک او برنیفتد ملتے اندر نبرد تا درو باقیست یک درویش مرد

آبروئے ما ز استغنائے اوست سوز ما از شوق بے پروائے اوست خویشتن را اندر این آئیند بین میں ا

حکمت دین دل نوازی ہائے فقر قوت دین ہے نیازیہائے فقر

اس اقتماس میں علامہ اقبال نے اس فقر کی حسب ذیل خصوصیات بتائی ہیں :

١ - سک نگاه راه بين ، يک زنده دل

٣ ـ بـ چمدن ير دو حرف لا اله

۳ - حبیر گیر با نان سعس

س - ذون و نموق و تسليم و رضا

ن - وارہاند خلق را از جبر و قہر

۳ - فلب او را فوت از جذب و سلوک

ے - استغنا ، ہے ندازی

۸ - دل نوازی

یہ تمام صفات اسی صوفیانہ درویشی کی ببی جن کا سراغ مسلمان صوفہ میں ملتا ہے اور اس دور سے جب تصوف کی اصطلاح بھی نہ نھی ، جیسا کہ علی المجویری نے لکھا ہے کہ ایک زمانہ تھا کہ تصوف ایک عمل تھا ہے نام اور اپنے زمانے کو کہا ہے اس میں ایک نام ہے ہے عمل ۔ زوان کے اس مسئلے ہر الگ ہوت کرنے کی ضرورت ہے۔

گوچه اندو بزم کم گوید سخن .
یک دم او گومی صد انجمن ۳ 
یک بران را ذون پروازے دہد 
پشد را تمکین شہبازے دہد 
با سلاطین درفتد مرد فقیر 
از شکوم بوریا لرزد سریر ۳۸ 
از شکوم بوریا لرزد سریر ۳۸

ے م - صوفیائے کرام نے کم کھانے ، کم بولنے اور کم سونے کی ہمیشہ تلقین کی ہے - اقبال کا یہ شعر بھی اسی تعلیم کا ترجان ہے :

قلندر جز دو حرف لااله کچھ بھی نہیں رکھتا نقیمہ شمر قاروں ہے لغت ہائے حجازی کا

صاحب كشف المجعوب فرماية بين :

''چنانک جوف را از طعام و شراب نگاه داری ، باید که چشم را از نظاره ٔ حرام و شجوت و گوش را از استاع لهو و غیبت و زبان را از گفتن لغو و آفت و تن را از متابعت دنیا و مخالفت شرع نگاه داری ، آنگاه این روزه بود ۔'' (گشف المحجوب ، ص ، س ، س )

۸٫۸ ۔ اقبال نے اسرار خودی (ص ۲٫۷) میں ایک واقعہ حضرت ہو علی قلندر
کا نقل کیا ہے کہ ان کا ایک مرید اور پیشدست ہازار گیا ۔
اس وقت عامل شہر کی سواری گزر رہی تھی ، غلام اور چوب دار
اس کے ساتھ تھے ۔ انھوں نے اس درویش کو للکارا کہ راستے سے
ہے جاؤ ، وہ اپنے حال میں مست تھا ، سنا یا نہ سنا ، چوب دار
''مست جام استکہار'' نے اس کے سر پر ایک ڈنڈا مارا ، فقیر اسی
زخمی حالت میں ہو علی قائدر کی خدمت میں بہنچا ؛

در حضور بو علی فریاد کرد اشک ار زندان چشم آزاد کرد

(ہنیہ حاشیہ اکلے صفحے ہر)

اس فقر غیور ، اسلامی یا صوفیانہ فقر کی بعض اور خصوصیات بھی اقبال کے کلام میں واضح کی گئی ہیں ۔ مثلاً جاوید نامہ میں یہ

(پچھلے صنعے کا ہفیہ حاشیہ)

صورت ہرقے کہ ہر کہسار ریخت شیخ سیل آنش از گفتار ریخت از رگ جان آتش دیگر کشود ہا دہیرے خویش ارشادے تمود خامه را برگیر و فرمانے نویس! از نقیرے سوئے سلطانے نویس پنده ام را عاملت بر سر زده است ہر مماع جان خود اخکر زدہ است ہاز گیر این عامل بد گوہرے ورنه بخشم ملک تو با دیگرے نامه آن بندهٔ حتی دستگاه لرزه با انداخت در اندام شاه پیکرش سرمایه آلام گشت زرد مثل اعتاب شام کشت بهر عامل حلقه رنجير جست از قلندر عفو این تقصیر جست خسرو شیرین زبان رنگین بیان نغمها ش از ضمير كن فكان فطرتش روشن مثال مابتاب كشت از بحر سفارت انتخاب چنگ را پیش تلندر چون نواخت از ندانے شیشہ جانس گداخت

(بقیہ حاشیہ اکلیے صفحے ہر)

اشعار دیکھیر:

لی مع الله پر کرا در دل نشست آن جوان مردم طلسم من شکست گر تو خواهی من نباشم درمبان لی مع الله باز خوان از عین جان

یہ وہی مسئلہ فرب و معیت اللمی کا ہے جس کا سراغ صوفیہ کے یہاں ملتا ہے اور صوفیہ جس کی بنیاد فرآن حکیم کی آیات اور احادیث نبوی پر رکھتے ہیں۔ چنانچہ آن اشعار میں جس حدیث شریف کی طرف اشارہ ہے اس کے سلسلے میں حضرت علی الهجویری فرماتے ہیں :

'وکم قال عم لی مع الله وقت لا یسع معی فیه ملک مقرب و لا نبی مرسل ، مرا با خداوند تعاللی وقتیست کے اندر نگنجد اندران بیچ ملک مقرب و نه پیغامبر مرسل ۔"

اس کی تشریج اس سے پہلے کرتے ہوئے ہجویری فرماتے ہیں : " اس کی تشریج اس سے پہلے کرتے ہوئے ہجویری فرماتے ہیں : " اندر شب اللہ علیہ و سلم) کے اندر شب

(چھلے صفحے کا بقید حاشید)

شوکتے کو پختہ چون کہسار بود قیمت یک لغمہ گفتار بود نیشتر ہر قلب درویشان مزن خویش را در آتش سوزان مزن

(ص ، ۲۲-۲۸-۲۷)

٩٦٥ - كشف المحجوب ، ص ١٩٦٥ ١٥ - ايضاً ، ص ، ٣٦٣ -

معراج و را بمقام قرب رسانیدند و مقام را مسافت بود اما قرب یم مسافت بود ...

قرب و معت اللهی کا یه مسئله نهایت نازک اور اختلافی ہے۔ صوفیہ نے اس پر اپنے نقطہ سے اور علما نے اپنے زاویہ سے بحث کی ہے۔ مثلاً ایک واقعہ حضرت عبدالقدوس گنگوہی کا ہے۔ علامہ نے اپنے خطبات میں معراج نبوی کے سنسلے میں حضرت عبدالقدوس گنگوہی کا یہ قول نفل کیا ہے:

رمحمد مصطفلی در قاب قوسین او ادنلی رفت و باز گردید ، و انته ما باز ند گردیم -"

اس پر تبصرہ کرتے ہوئے علامہ اقبال فرمائے ہیں کہ یہ ایک بہت بڑے صوفی مسلمان ولی اللہ حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہی رحمة الله علیه کا قول ہے: صوفیانہ ادب کے سارے سرمائے میں شاید ہی کوئی اور مثال مل سکے جہاں ایک مختصر سے جملے میں نبی اور ولی کے نفسیاتی فرق کو اس درجہ صاف اور واضح طریقے پر بیان کیا گیا ہو۔

## تفصيل اس كي يه يے: ١٠

"لطائف قدوسی میں ہے کہ ایک دفعہ میر یونس علی ہیگ حضرت شبخ کی ملافات کے لیے حاضر ہوئے، دیکھا کہ آپ پر سرمستی کی کیفیت طاری ہے۔ اس حالت کو دیکھ کر انھوں نے حضرت شیخ سے ساز مجانے کی اجازت طلب کی ، ساز کا بجنا تھا کہ حضرت شیخ پر محویت اور بیخودی کی

۱۵ - اعجاز الحق قدوس ، شیخ عبدالقدوس گنگوسی اور آن کی تعلیات ، اکیڈیمی آف ایجو کیشنل ریسرچ ، کواچی ، طبع اول ، ۱۹۹۱ ، ه و ص ، ۲۲۷ - ۳۲۸ -

کیفیت اس درجه طاری ہوئی کہ آپ کو کسی چیز کا شعور نہ رہا۔ اس وقت شیخ فرید دانشمند تھانیسری بھی حاضر تھے۔ اسی عالم سرمستی میں حضرت شیخ کی زبان سے کچھ کابات شطحیات نظر۔ آپ نے فرمایا کہ : ''بھد مصطفلی محدر قاب قوسین او ادنلی رفت و باز گردید ، و افته ما باز نہ گردیم ۔'' پھر تھوڑ نے سے وففہ کے بعد اسی حالت میں اپنے اس قول کی توجیمہ کرتے ہوئے فرمایا کہ عمد مصطفلی صلی انشوعنیہ و آلہ وسلم عمدہ دار و لنگردار تھے اس لیے آپ واپس تشریف لے آئے معدہ دار و لنگردار تھے اس لیے آپ واپس تشریف لے آئے شیخ کا اشارہ عمدہ داری و لنگرداری سے عمدہ نبوت و رسالت کی طرف تھا اور لنگر سے مراد آپ کی وہ دعوت عامہ تھی خرمایا گیا۔ پھر آپ نے اسی کیف و سرمستی کے عالم میں فرمایا گیا۔ پھر آپ نے اسی کیف و سرمستی کے عالم میں فرمایا گیا۔ پھر آپ نے اسی کیف و سرمستی کے عالم میں فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خوب کے اور کامے بھی فرمائے۔''

اقبال کے یہاں معراج نبوی کی حقیقت پر بہت سے اشعار موجود پیں جو انسان کامل کی رسائی کی ایک منزل کی طرف اشارہ کرتے ہیں ۔ اس کے بعد کی منزل کے بیان میں اقبال خاموش ہو جاتے ہیں ۔ بال جبریل میں ساق نامہ کے ان اشعار کا اور کیا مطلب ہو سکتا ہے:"

یه عالم یه بعخانه ٔ چشم و گوش جمال زندگی ہے فقط خورد و نوش

<sup>\*</sup>علامه اقبال نے بھی صوفی اور نبی کے اس مشاہدے کے فرق کو اسی طرح واضع کیا ہے۔ بحث آگے آئی ہے۔

مه - بال جبريل ، ص ١٢٨ -

خودی کی یہ ہے منزل اولیں مسافر! یہ تیرا نشیمن نہیں تری آگ اس خاکداں سے نہیں جہاں تجھ سے ہے تو جہاں سے نہیں بڑھے جا یہ کوہ گراں توڑ کر طلسم زمان و مکان دوڑ کر

حقیفت پہ ہے جاسہ حرف تنگ حفیقت ہے آئینہ گفتار زنگ فروراں ہے سینہ میں شمع نفس مگر تاب گفنار کہتی ہے بس اگر بک سر دوئے برتر پرم فروغ تعلی بسورد پرم

## اور یه متفرق اشعار:

رو ہے محیط بیکراں ، میں ہوں ذرا سی آبجو یا مجھے ہمکنار کر یا مجھے ببکنار کر \* \*

میں نونیاز ہوں مجھ سے حجاب ہی اوالی کہ دل سے بڑھ کے ہے میری نگاہ ہے قابو

(ص ۱۳)

بے حجابی سے تری ٹوٹا نگاہوں کا طلسم اک ادائے نیلگوں کو آسان سمجھا تھا میں (ص ۱۸۰)

ظاہر نے اقبال کے اس قسم کے اشعار سے یہ نتیجہ نہیں نکالا جا سکتا کد وہ بعض نامنہاد صوفیہ کی طرح حلول کے فائل تھریا وحدت وجود کے اس مسلک کی تائید کرتے تھے جہاں عبد و معبود کی تفریق باقی نہیں رہتی ۔ البتہ وحدت شہود کے اس نظریے سے وہ بہت قریب آ جائے ہیں جو حضرت شیخ احمد سرہندی مجدد الف ثانی کا مسلک ہے۔ اس کے بارے میں ہم تفصیل سے آگے چل کر بعث کریں کے ۔ رہا بعض صوفیا کے بہاں جدب و مستی کے عالم میں ایسر کاات شطحیات جن سے قرب و معیت اللہی کی بعض صورتوں كا اظمار بوتا ہے نو يہ ايك خاص عالم كى باتيں ہيں - خود صوفيه بے ان کی تلفین نہیں کی ہے اور نہ ان کو عوام کے لیے عام کیا ہے ـ حالت صحو اور حالت سکر الگ الگ ہے مثلاً حضرت عبدالقدوس كنكوبهي كا يد فرسانا "وقتر كد سوسلي كليم الله عليه السلام با حضرت حق سبحانه و تعاللي تكلم كرده بود ما نيز حاضر بوديم ـ"" یا یہ فرمانا کہ نادانوں نے منصور حلاج کو سولی پر چڑھایا اور مار ڈالا ، اگر میں اس وقت وہاں سوجود ہوتا تو اس کو ہرگز قتل نہ ہونے دیتا''۔ اس فسم کے بیانات کے بارمے میں حضرت عبدالقدوس گنگوہی کا مہ قول ساسنے رکھیے : "

ورو بعضے از اہل ظاہر شطحیات گویند ، بدان معنی کہ خلاف ظاہر ست ، چنانچہ لیس فی الدارین غیراند، و اناالحق و سبحانی ما اعظم شابی رد آن جائز نیست کہ اقوال اہل حق و اہل سنت و جاءت اند ، و قبول آن لازم نیست کہ معصوم نیند ، روا باشد

م م معوالد اعجاز الحق قدوسى ، محولد بالا ، ص ٣٢٣ ـ مهم ـ ايضاً ، ص ٣٢٩ - ٣٣٠ -

که لغزیده باشند، انبیا معصوم اند، اقوال ایشان را شطحیات نه گویند و مجمل و متشابه خوانند ـ"

اقبال کے مسلک فقر میں ایک اہم مسئلہ فقر کے مثبت پہلو
کا ہے۔ عام طور پر فقر کو عالم اسباب کی کشمکش سے فرار کی
ایک صورت سمجھا جاتا ہے اور بہ ایک قسم کی کمزوری اور ضعف
مفید ثابت نہیں ہوتی کیونکہ اس سے قویل اور ارادہ دونوں میں
مفید ثابت نہیں ہوتی کیونکہ اس سے قویل اور ارادہ دونوں میں
منعف آ جاتا ہے اور فرد یا قوم یا جاعت عملی اعتبار سے تنازع للبقا
اور اردعا کی جد و جہد اور کشمکش حیات میں مثبت کردار ادا
نہیں کر سکتی ، اس لیے اقبال نے جن کا پورا فلسفہ زندگی ہی
حرکت ، عمل اور جد و جہد کی تفسیر ہے ایسے فقر کے قائل ہیں
جو کشمکش حیات میں انساں کو مردانہ وار مقابلہ کے قابل بنانا
جو کشمکش حیات میں انسان کو مردانہ وار مقابلہ کے قابل بنانا

میری نگاہ سے دل سینوں میں کانبتے تھے کھویا گیا ہے تیرا جذب فلندرانہ کیا ہے ہے (ہال جبریل ص ، ۵۵)

مبری میں فقیری میں ساہی میں غلامی میں دچھ کام مریں بنتا ، ہے جرأت ِ رندانہ (ص ۹۸۰)

اک فار ہے سبیری ، اس ففر میں ہے میری میراث میں اس مسلمانی ، سرمایہ شبیری (ص ، ١٦٠)

دارا و سکندر سے وہ مرد فقیر اولئی ہو جس کی فقیری میں بوئے اسد اللہی

اب خجرهٔ صوفی میں وہ فقر نہیں باق خون دلے دستاویز خون کی دستاویز

اے حلقہ درویشاں وہ مرد خدا کیسا ہو جس کے گریباں میں سنگامہ رستاخیر (بال جریل ص ، ۲۹)

نہ فتر کے لیے ،وزوں ند سلطنت کے لیے وہ قوم جس نے گنوایا مناع تیموری (ص ، ۲۲)

دل بیدار فاروقی دل بیدار کراری مس آدم کے حق میں کیمیا ہے دل کی بیداری (ص ، ۲۷).

بڑھ کے خیبر سے ہے یہ معرکہ دین و وطن اس زمانے میں کوئی حیدر کرار بھی ہے (ص ، ۱۶۳)

امارت کیا شکوه خسروی بھی ہو تو حاصل کیا نہ زور حیدری تجھ میں نہ استغنائے سلانی (ص ۱۲۰۰)

ہے فکر مجھے مصرعہ ثانی کی زیادہ اللہ کرے تجھ کو عطا فقر کی تلوار (ضرب کلیم ، ۲۷)

قبضے میں یہ تلوار بھی آ جائے تو مومن یا خالد جانباز ہے یا حیدر کرار (ص ، ۲۷) حاجت سے مجبور مردانِ آزاد کرتی ہے حاجت شیروں کو روہاہ محرم خودی سے جس دم ہوا فتر

در بهی شهنشاه مین بهی شهنشاه

فوسوں کی تقدیر رہ مرد دروبش جس نے نہ ڈھونڈی سلطاں کی درگاہ (ضرب کلیم ص ۱٦۵۰)

مرد فقیر آتش است ، میری و فیصری خس است فال و قر ملوک را حرف بربهند بس است دیدید فلندری ، طنطند سکندری آن بهمه حدر سامری آن به نگاه می کشد ، این به سپاه می کشد آن بهمه صلح و آشتی ، این بهم جنگ و داوری این به دلیل داوری این به دلیل دابری این به دلیل دابری فرب قلندری بیار ، سد سکندری شکن فرب قلندری بیار ، سد سکندری شکن وسم کام تازه کن ، رونق ساحری شکن روبی ساحری شکن (جاوید نامه ص ، ۲۸)

عطا اسلاف کا سوز دروں کر شریک زمرہ لایحرنوا کر جسے نان جویں بخشی ہے تو نے اسے بازوئے حبدر بھی عطا کر

ان اشعار میں جبی فقر کا ذکر ہے وہ سد سکندری شکن ہے۔ میری و قیصری کے لیے دہدیہ قلندری جذبہ کلیم ہے۔ اس کی نگاہ سے سینوں میں دل کانیتے ہیں ۔ ان تمام صفات کے سلسلے میں علامہ اقبال نے بار بار حضرت علی اس کا ذکر کیا ہے جنہیں اسد اللہ یعنی اللہ کا شیر کہا جاتا ہے ، جو خیبر شکن کہلاتے ہیں ۔ جو نان جوس پر صابر و شاکر تھے لیکن جن کی شمشیر ذوالفقار سے باطل کی قوتیں سرنگوں ہو جاتی تھیں ، فتح اور نصرت جن کے قدم چوسی تھی۔ ان کی منقبت میں اسرار خودی میں یہ اشعار سوجود ہیں ۔ نیابت اللہی اسرار اسائے عنی مہتضلی ۔ "در شرح اسرار اسائے عنی مہتضلی ۔"

مسلم اول شد مردان علی من مشق را سرماید ایمان علی من از ولائے دودمانش زنده ام در جهان مثل گهر تابنده ام نرگسم وارفته نظاره ام در خیابانش چو بو آواره ام زمزم ارجوشد زخاک من ازو ست می اگر ریزد ز تاک من ازو ست خاکم و از مهر او آئینه ام می توان دیدن نوا در سینه ام از رخ او فال پیغمبر گرفت ملت حق از شکوبش فر گرفت

توت دين سبين فرسوده اش كاثنات آئين پذير از دوده اش مرسل حق كرد نامش بوتراب حق مدالله خواند در ام الكتاب ہر کہ دارائے رموز زندگیست سر اسائے علی ناند کہ چیست خاک ِ تاریکے کہ نام ِ او تن است عقل از بیداد او در شیون است فكر كردونرس زمين پيما ازو چشم کور و گوش نا شنوا ازو از سوس تيغ دو رو\*\* دارد بدست ربروان را دل برین ربزن شکست شیر حق \*\*\* این خاک را تسخیر کود این کل تاریک را اکسیر کرد مرنضلی کز تبغ او حق روشن است بو تراب\*\*\* أزّ فتح اقليم تن است

<sup>\*</sup> قرآن میں حضرت علی رض کا یہ خطاب نہیں ہے ، البتد ایک آیت ہے ۔

<sup>\*\*</sup>حضرت على ظ كي تلواركا نام ذوالفتار ہے ـ

<sup>\*\*\*</sup>شير حق يعني اسد الله حضرت على رض كا لقب ـ

<sup>\*\*\*\*</sup>اشاره حدیث شریف کی طرف جس میں رسول اللہ م نے حضرت علی رخ کو ابوتراب فرمایا اور یہ آپ کی کنیت ہوئی ۔ بخاری شریف جلد اول ، ص ۵۲۵ -

مرد کشورگیر از کراری است
گوارش را آبرو خودداری است
برکه در آفاق گردد بوتراب
باز گرداند ز مغرب آفتاب\*
بر که زین بر مرکب تن تنگ بست
خون نگین بر خاتم دولت نشست
زیر پاش اینجا شکوه خیبر است\*\*
دست او آنجا قسیم کوثر است\*\*
از خودآگلهی ید الللهی کند
از یداللهی شهنشاهی کند
از یداللهی شهنشاهی کند
زیر فرمانش حجاز و چین و روم
زیر فرمانش حجاز و چین و روم

<sup>\*</sup>اشارة معجزة رجعت خورشید ، اس کی موافقت اور مخالفت دونوں میں اقوال موجود ہیں ۔ اکثر نے اسے وضعی بتایا ہے ۔

<sup>\*\*</sup> حدیث میں ہے کہ غزوہ \* خیبر کے موقع پر رسول خدا م نے فرمایا کہ آج میں جھنڈا اس شخص کے ہاتھ میں دوں کا جس کے ہاتھ پر فتح عیبر ہے اور آپ م نے یہ جھنڈا حضرت علی اش کو بخشا ۔ آپ اور بڑی دلیری سے لڑے اور فتح ہائی ۔ اقبال نے شکوہ میں بھی اسیکی طرف اشارہ کیا ہے ۔

<sup>\*\*</sup> مضرت ابو معید خدری سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ
و سلم قرمائے لیمے کہ حضرت علی اش میں بائج خصوصیات ہیں ۔ ۔ ۔ ۔
ان میں تیسری یہ ہے کہ وہ میرے حوض کے کنارے کھڑے ہوں کے اور میری امت میں جس کو پہچانتے ہوں کے اپنے پلائیں کے ۔ (موالہ حج المطالب ص ے د) ۔

حکمران باید شدن بر خاک خویش تا مثے روشن خوری از تاک خویش خاک گشتن مذہب پروانگی است خاک را اب شو کہ این مردانگی است \*

اس کے بعد اقبال تفصیل سے بیان کرتے ہیں کہ زندگی اصلا قوت کے اظہار کا نام ہے۔ مضمون حیات عمل میں پوشیدہ ہے۔ جو شخص نامساعد حالات میں زمانہ با تو نہ سازد تو با زمانہ ساز کی مصلحت پر عمل کرتا ہے ، وہ گویا میدان کارزار میں سپر ڈال دیتا اور اپنی شکست تسلم کر لیتا ہے۔ مرد خوددار اور پختہ کار ہو تو زمانہ خود کو اس کے مزاج کے مطابق بناتا ہے اور اگر دنبا اس کے مزاج کے سانھ نہیں ہوتی تو وہ آسان سے جنگ کرتا ہے ، بنیاد موجودات کو درہم و برہم کر دیتا اور ذرات کو ترکیب نو بخشتا ہے اور اپنی فوت سے ایسا زمانہ پیدا کرتا ہے کہ جو اس کے مزاج کے لیے سازگار ہوتا ہے۔ مردان کارکی قوت کے امکانات کا امتحان تو اس کی مشکل پسندی سے ہی ظاہر ہوتا ہے۔ توانائی قناعت ناتوانی کا نام ہے۔ یہ ناتوانی زندگی کے لیے رہزن ہے۔ توانائی اور صداقت توام ہیں۔

اس سلسلے میں ایک اور بات بھی قابل غور ہے۔ صوفیہ کے اکثر سلسلے حضرت علی رض تک پہنچتے ہیں ، اس لیے ان کی زندگی اور تعلیات صوفیہ کے لیے مشعل راہ ہیں۔ قناعت و توکل ، صبر و رضا ، استقامت ، سلامتی ذہن اور سلاست طبع ، ذکر و فکر عبادت و اطاعت ، فقیری اور قلندری ایک طرف اور دوسری طرف جرأت و دلاوری ، بیباکی و مردانگی ، ہمت و شجاعت ان عناصر سے حضرت علی رض کے کردار کی تعمیر میں یہ حضرت علی رض کے کردار کی تعمیر میں یہ

<sup>\*</sup> تلمیع ، حضرت علی رط کی کنیت ابو تراب کی طرف -

عنصر بھی شامل تھا کہ بچپن سے ہی آپ کی نربیت رسول اللہ علیہ و سلم نے خود فرمائی اور آپ دس سال کی عمر میں اسلام لائے ۔ بچوں میں آپ سب سے پہلے ایمان لانے والوں میں ہیں۔ اس کے بعد آپ تیرہ سال مکہ معظمہ میں رہے ۔ رسول مقبول سے جب ہجرت فرمائی تو حضرت علی اس کے ہستر پر لیٹ رہے اور جب ورز بعد وہ تمام امانتیں جو اہل مدینہ نے رسول اللہ (صلی اللہ علیہ و سلم) کے پاس رکھوائی تھیں ان کے مالکوں کو واپس کرکے مدینہ منورہ تشریف لے گئے ۔ ان تمام غزوات میں شریک رہے جو رسول مقبول سکی حیات طیبہ میں پیش آئے ۔ غزوہ بدر ، غزوہ احد ، غزوہ خندق ، خیبر اور فتح مکہ میں شریک تھے ۔ آپ کے علم و فضل کے بارے میں اس سے بڑھ کر اور کیا سند ہوگی کہ فضل کے بارے میں اس سے بڑھ کر اور کیا سند ہوگی کہ وسول خدا سند ہوگی کہ وسول خدا سے فرمایا کہ :

انا مدینة العلم و علی بابها (مین علم کا شهر هون اور علی رخ اس کا دروازه بین)

یہ علم حقیقت و معرفت کا علم تھا جو ایک امی کو اللہ تعالیٰی نے اپنے فضل و کرم سے بذریعہ وحی عطا فرمایا تھا۔ ظاہر ہے ہی ایک ایما ذریعہ اور وسیلہ علم کا ہے جو خطا و نسیان سے پاک ہے۔ مورخین کا بیان ہے کہ حضرت علی فرماتے تھے کہ میں آیات فرآنی میں سے ہر آیت کے متعلق بتا سکتا ہوں کہ یہ کہاں اور کیوں اور کس کے حق میں نازل ہوئی۔ ان اوصاف کی بدولت تعجب نہیں کہ حضرات صوفیہ آپ کو اپنا رہبر و مرشد مائتے ہیں۔ حضرت جنید بغدادی جن کا ذکر علامہ اقبال نے بارہا اپنے کلام میں کیا ہے فرماتے تھے کہ اصول و آزمائش و امتحان میں ہارے شیخ الشیوخ حضرت علی مقرض مرتضی ہیں۔ آپ کے فقر اور استفنا کے بارے میں بکثرت روایات ہیں۔ گھریلو زندگی کے اور استفنا کے بارے میں بکثرت روایات ہیں۔ گھریلو زندگی کے

ایک واقعہ سے اس طرز زندگی کا اندازہ ہوتا ہے جو حضرت علی ہ<sup>ے ک</sup>و پسند تھی ۔ حضرت علی رقم سے روایت ہے \* کہ حضرت فاطمع رقم ہے ۱۰ ایک دفعہ اس تکلیف کی شکایت کی جو چکی پیسنر کے سبب افھیں ہوتی تھی ۔ چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس کچھ تیدی آئے تو حضرت فاطمه رط کئیں مگر انھوں نے حضور علیہ العملواة والسلام كوند هايا أور حضرت عائشه في كو بايا تو انهول في أن سے بیان کیا کہ میں اس لیے آئی تھی ۔ پھر جب نبی صلی اللہ علیہ و سلم تشریف لائے تو حضرت عائشہ ہ<sup>و</sup> نے آپ سے حضرت فاطمہ ہ<sup>و</sup> کے آنے کا حال بیان کیا ۔ چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم ہارے ہاں تشریف لائے اور ہم اپنی خوابگاہ میں لیٹ چکے تھے ۔ مبر نے تو چاہا کہ اٹھوں مگر آپ نے فرمایا کہ تم دونوں اپنی جگہ ہر لیٹے رہو ، اور آپ ہم دونوں کے درمیان بیٹھ گئے۔ ماں تک کہ میں نے آپ کے پاؤں کی ٹھنڈک اپنے سینہ پر پائی آور آب ے فرمایا کہ کیا میں تمھیں ایک ایسی بات تعلیم نہ کروں جو اس سے متر ہے جس کی تم نے خواہش کی ہے۔ پھر فرمایا جب تم اپنی خوابگاه میں جایا کرو تو چونتیس مرتبہ اللہ اکبر کہو اور تينتيس مرتبه سبحان الله اور تبنتيس مرتبه الحمد لله كمو، يه تمهارے لیے خادم سے بہتر ہے۔

قناعت و استغنا اور ذکر و فکر کی جو تلقین اس حدیث میں ہے وہ اس صوفیانہ مسلک کی تائید کرتی ہے جسے صوفیائے کہار اور خود علامہ اقبال نے اختیار اور پسند کیا ہے۔

اسی مسلک سے وابستہ فقر کی وہ صورت ہے جسے علامہ اقبال نے فقر شبیری یا مسلک شبیری کا نام دیا ہے:

اک فقر ہے شبیری اس فقر میں ہے میری میراث مسلمانی ، سرمایہ شبیری

۵۵ - تجدید بخاری ، جلد ، ۱۵۸ محوله بالا -

حضرت علی رقم ہے جگر گوشہ حضرت امام حسین رقمے میدان کربلا میں جو سبق دیا وہ آج تک معر کہ می و باطل میں مرد مومن کے مسلک کی تائید ہے۔ حضرت امام حسین رقم کے ساتھ صرف ان کے چند جان نثار ساتھی تھے ، کچھ اہل و عیال تھے ، کچھ اهزه و اقربا ، کچھ جان نثار اور قذائی جو اسباب ظاہری سے بے نیاز ، اور اور قذائی جو اسباب ظاہری سے بے نیاز ، بے خوف و خطر ، بے ساز و سامان حتی کی خاطر جان دینے نکلے تھے ۔ یہ رضائے اللہی ہر صابر و شاکر تھے ، اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرنے والے تھے اور ان لوگوں کی جو اولوالاس ہوں ۔ بزید اور اس کے لشکری اپنے سارے ساز و سامان اور جاہ و جلال ، لشکر و سیاہ ، قدرت و شوکت کے ساتھ حتی کے جاہ و جلال ، لشکر و سیاہ ، قدرت و شوکت کے ساتھ حتی کے مفاول نیرد آزما تھے ۔ لیکن حق کے بائے استقامت کو لفزش مقابل نبرد آزما تھے ۔ لیکن حق کے بائے استقامت کو لفزش نہیں ہوئی ۔ اس واقعہ کو اختصار کے ساتھ علامہ اقبال نے مثنوی رسوز بیخودی میں نظم کیا ہے ۔ اس کے بعض اشعار ہم پہلے بھی نقل کر چکر ہیں :

## در معنی حریت اسلامیه و سر حادثه کربلا

بر که پیهان با بهوالموجود بست گردنش از بند بر معبود رست مومن از عشق است و عشق از مومن است عشق را نامحکن ما محکن است عقل سفاک است و او سفاک تر پیچاک اسباب و علل عقل در پیچاک اسباب و علل عقل چوگان باز میدان عمل

۲۵ - مثنوی اسرار خودی و رموز بیخودی ص ۱۲۵ -

عشق صید از زور بازو افگند عقل مکار است و دامے می زند عقل را سرمایہ از بیم و شک است

عقل را سرمایه از بیم و شک است عشق را عزم و یقین لاینفک است

آن کند تعمیر ته وبران کند این کند وبران که آبادان کند

غرض عقل اور عشق کے اس موازنہ کی نفصیل بارہ اسعار میں ببان کرنے ہوئے فرماتے ہیں:

آن شنیدستی که بهنگام نبرد عشق با عقل بهوس پرور چه کرد آن امام عاشقان پور بتول<sup>رخ</sup> سرو آزادہے ز بستان رسول م الله الله بائے بسم الله پدر معنى ذبح عظيم آمد پسر آن شهزادهٔ خرالملل دوش ختم المرسلين نعم الجمل سرخ رو عشق غيور از خون او شوخی این مصرع از مضمون او درمیان است آن کیوان جناب سمجو حرف على سوالله در كتاب موسی م و فرعون و شبیر و یزید این دو قوت از حیات آید پدید

زنده حق از قوت شبری است باطل آخر داغ حسرت ميرى است چون خلافت رشته از قرآن کسیخت حریت را زبر اندر کام رفت خاست آن سرجلوهٔ خير الامم چون سحاب قبله باران در قدم بر زمین کربلا بارید و رفت لاله در ویرانهها کارید و رفت نا قیامت قطع استبداد کرد موج خون او چمن ایجاد کرد بهر حق در خاک و خون غلطیده است پس بنائے لا الہ گردیدہ است مدعایش سلطنت بودے اگر خود نکردیے باچنین سامان سفر دشمنان چون ریک صحرا لا تعد دوستان او به يزدان سمعدد سرِ ابراسِمِ و اساعيل بود یعنی آن اجال را تفصیل بود عزم او چون کومساران استوار پائدار و تند سیر و کامکار تبغ بهر عزت دین است و بس مقصد ِ أو حفظ ِ آئین است و بس

ماسو الله وا مسلمان بنده نیست پیش فرعوبے سرش أفكنده نیست حون او نفسیر این اسرار کرد ملت خواببده را ببدار کرد تمغ لا چون از میان بیرون کشمد از رگ ارباب باطل خون کشبد نقش الا الله بر صحرا نوشت سطر عنوان نجات ما نوشت رمز قرآن از حسين<sup>رط</sup> آموختيم ز آش او شعله با اندوختیم شوکت شام و فر بغداد رفت سطوت غرناطه سم از یاد رفت تار ما از زخم، اش لرزان بينوز ماره از مکبیر او ایمان سنوز اے صا اے پیک دور افتادگان اشک ِ ما بر خاک ً باک او رسان

حضرت امام حسین اور واقعه کربلا سے متعلق اقبال کے بہاں اور اشعار بھی ہیں اور ان سب مبی حضرت امام حسین افر کے کردار میں استقلال ، صبر و رضا اور ہمت و جرأت ، ایثار و قربانی کے عناصر کا ذکر ملتا ہے۔ حضرت علی المجویری مقرماتے ہیں:

"از امير المومنين حسين بن على الله و كرم وجهه پرسيدند از قول بوذر غفارى الله كه گفت الفقر الى احب من الغنى والسقم

اس کی تفصیل بیان کرنے ہوئے حضرت علی انہجویری فرمائے ہیں کہ رضا انسان کو غم و اندوہ سے نجات دلاتی ہے اور غم ففلت کے چنگل سے نجات دلاتی ہے اور دل سے اندیشہ غیر کو باہر نکال دیتی ہے اور بند مشقت سے آزاد کرتی ہے کیونکہ رضا کی صفت رہا کرنا ہے اور جو اس رضا کو قبول کرتا ہے وہ کسی کا غلام نہیں ہوتا ہی مسئلہ علامہ اقبال کے پیش نظر ہے کہ وہ منقولہ بالا اشعار کے عنوان میں سنی حریت کی تخصیص کرنے ہیں۔

حضرت علی رفز اور حضرت امام حسین رقم کے علاوہ فقر کے سلسلے میں علامہ اقبال نے بعض اور اکابر کے نام لیے ہیں۔ ان میں سے بعض صوفیا ہیں ، ان کا ذکر ہم ایک النگ عنوان سے کریں گے۔ ان کے علاوہ بعض اسلام کے نامور سپہ سالار ہیں مثلاً حضرت ان کے علاوہ بعض اسلام کے نامور سپہ سالار ہیں مثلاً حضرت خالد بن ولیدرف ، خلفائے راشدین میں حضرت ابوبکر رفز صدیق رفز اور حضرت عمر فارون کے لیے فرمانے ہیں :

دل بیدار فاروق دل بیدار کراری مس آدم کے حق میں کیمیا ہے دل کی بیداری

م م - كشف المحجوب ، عول بالا ، ص ٢٠٠ -

مضرت عمر فاروق رض کے سنعنی جناب علی المجویری فرمائے ۔ \*\*\*

''و از عمر خطاب' می آید که و مے مرقعہ داشت سی پیوند بران گزانته و سم از عمر فقمی آید که گفت بهترین جامها آن بود که مؤنت آن کمتر بود ۔''

رہ وہی حضرت عمر فاروق بع ہیں جو آیک بڑی اسلامی سلطنت کے خلیفہ اور حاکم ہیں اور آن کے قمیص میں نیس ہیوند لکے ہیں۔

حضرت ہجویری صوفیہ کے طبقہ ٔ اول میں اصحاب رسول صلی اللہ علیہ و سلم کے ذکر میں فرمانے ہیں :

واسربهنگ ابل ایمان و صحلوک ابل احسان امام ابل تحقیق اندر بحر محبت عربی ابو حفص عمر بن العظاب رضی الله عنه اندر بحر محبت عربی ابو حفص عمر بن العظاب رضی الله عنه بخراست و صلابت مشهور است و فراسات مذکور و مخصوص بود بغراست و صلابت و ویرا لطائفیست اندرین طریقت و حقائق اندرین رمعنی کها قال العنی ینطق علی لسان عمر خوش بو زبان عمر من سخن گوبد و نیز گفت قدکان فی الاسم محدثون ، فان بک فی امتی فعمر من اندر امتان پیشین محدثان بودند و اگر درین امت بباشد عمر من است ، و ویرا درین طریقت ره وز لطیف بسیاریست اندرین کتاب جمله را احصا نتوان کرد ، اما از وی می آید کے گفت العزله راحة من خلطاء السوء عزلت راحت بود از همنشینان بد ۔ "

اس کے بعد اس عزلت اور انقطاع صحبت ناجنس کی تفصیل بیان کی ہے جو صوفیائے کبار کا مسلک اور سنت نبوی کا اتباع

ہے ۔ حضرت عمر اور کے سلسلے میں اس بحث کو ہجوہری ان الفاظ پر عتم کرتے ہیں : "

''ہم اقتدائے این طائفہ بلبس مرقعہ و صلابت دین بدوست۔''
اقبال نے بھی کئی اور اشعار میں حضرت عمر فاروق رض کے بارے میں مختلف اوصاف کی وضاحت کی ہے۔ مثلاً صوفی کسی کے سامنے ہاتھ نہیں پھیلاتا ، دست طلب دراز نہیں کرتا ، کسی کا احسان نہیں آٹھانا ، مثنوی اسرار خودی میں ایک عنوان ہے:''

ادر بیان اینکه خودی از سوال ضعیف می گردد ۔ ا

اس میں فرمائے ہیں :

خود فروداً از شتر مثل عمرها الحذر از منت عير الحذر

اور حاشیه میں اس کی تشریح اس طرح فرمائی ہے:

''جب محالت سواری اشتر جناب فاروق رخ کا تازیانہ ہاتھ سے گر گیا تو اسے زمین پر سے اٹھانے کے لیے آپ خود اونٹ سے اتر ہے اور اس معمولی کام کے لیے بھی کسی کا احسان گوارا نہ فرمایا۔ اس شعر میں اسی واقعہ کی طرف اشارہ ہے۔''\*

ارمغاں حجاز میں ایک قطعہ ہے جو ہم چلے تقل کر چکے ہیں ، اس میں بھی حضرت عمر فاروق رط کے فقر اور سلطانی کے منصب کا ذکر اس طرح کیا ہے:

<sup>.</sup> با د ایشاً ص ۸۴ -

و - - اسرار ص سه -

<sup>\*</sup>یہ روایت مشکواہ اور ابوداؤد میں ہے لیکن نام نہیں ہے - ابن باجہ ص (۱۲۳) نے اسے حضرت ثوبان سے منسوب کیا ہے -

نو اے باد بیابان از عرب خیز ز ئیل مصریان موج برانگیز بگو فاروق را پیغام فاروق را کد خود در فقر و سلطانی بیامیز

حضرت عمر فاروق رخ کے سنانب کے سلسلے میں صوفیائے کرام نے بہت کچھ لکھا ہے۔ درک ہوائے نفس صوفیا کے نزدیک تزکیہ کی ایک صورت ہے ، حضرت علی المہجویری فرمائے ہیں ۔''

"پیغمبر مگفت ما من احد الا و قد غلبہ شیطانہ الا عمر جو فالہ غلب شیطانہ ویرا غلبہ لا عمر جو فالہ غلبہ شیطان ویرا غلبہ کردہ است لادست یعنی ہوائے ہر کے من ایشان را غلبہ کردہ است الا عمر جو لہ دے من ہوائے خود را غلبہ کردست ۔"

یعنی دوئی سخص ایسا میں کہ شیطان یعنی اس کی ہوائے نفس اس پر غلبہ نہ کرے سوائے حضرت عمر کے ۔ انھوں نے اپنی ہوائے نفس پر غلبہ پایا ہے ۔

حضرت عمر رخ کے درجہ کال کے بارے میں ایک اور موقع پر حضرت علی الہجویری فرمانے بس : ۲۳

''کہا قال رسول انتہ '' الحق ینطق علی لسان عمر ، حقیفت این چنان بود'' ۔

. بعض صوفیہ سے تجرد کا مسلک منسوب ہے۔ اس سلسلے میں ہم اس ممالے کے ابتدائی ابواب میں بحث کر چکے ہیں اور اکابر صوفیا نے جس طرح اس کا رد کیا ہے اس کا حوالہ بھی آ چکا ہے۔ اس سلسلے میں حضرت علی الهجویری نے حضرت عمر رقز کا

٩٠ ـ كشف المحجوب ص ٢٦٧ ـ

س، ۔ ایضاً ص کیم ۔

ایک واقعہ ایان کیا ہے۔ ٦٣

۔ ۔ علی رط ویرا بدو داد و زید بن عمر رط از ورمے بیامد ۔ "

اسی سلسلے میں رسول اللہ علی یہ حدیث بھی بیان کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا کہ اسلام کے بعد سب سے اچھی شے ''زنے مومند موافقہ ہے'' تاکہ مرد مومن اس سے آنس و محبت کرے اور دین میں اس کی صحبت سے فوی ہو اور دنیا میں اس کی مونس ہو کہ تنہائی میں سراسر وحشت ہے اور ساری راحت محبت میں ہو اور رسول اللہ عن یہ بھی فرمایا کہ الشیطان مع الواحد ، یعنی جو مرد یا عورت اکیلا ہو شیطان اس کے قریب ہوتا ہے کہ اس کے دل میں شہوت ہیدا کرتا ہے۔

خوف النہی جس درجہ کا حضرت عمر فاروق رض میں تھا ، اس کے بارے میں ہجویری نے ایک اور واقعہ بیان کیا ہے :"

"مرد مے پیش عمر برخواند رض ان عذاب ربک لواقع ا و مے نعرہ بزد و بیہوش بیفتاد برداشتند ویرا و بخاتہ بردنا تا یکاہ پیوستہ بیار بود از وجل و ترس خداوند عزو جل ۔ ساع کی بحث میں بھی حضرت علی الہجویری نے یہ واقعہ نقل کیا ہے کہ حضرت عمر رم نے ایک صحابی کے اس لیے در ہ

سه - ايضاً ص ١ ٢ س -

۹۵ ـ ايضاً ص ۹۱۲ ـ

نگائے تھے کہ ''غنا می کرد'' یعنی کاتے تھے یا ساع کرتے تھے۔''
خلفائے راشدین میں حضرت ابوبکر صدیق ف کا ذکر بھی اقبال
یے بڑی عقبلت سے کیا ہے اور خاص طور بر آپ کی دو خصوصیات
سے متأثر ہوئے ہیں۔ ایک آپ کا انفاق فی سبیل اللہ اور ایک آپ
کا سوز و گداز۔ ہم دشف المحجوب اور دوسرے حوالوں سے آپ
لے سافب کا کچھ ذکر پہلے کر چکے ہیں ، بعض اور اشارے یہاں
پیش لیے جائے ہیں :

'و اہوبکر صدیق رض صاحب صحو ہود ، آفت قبض دنیا ہدید و ثواب نرک آن معلوم کرد ، دست ازان بدائست تا پیغمبر م گفت عیال را چہ ماندی ، گفت خدا ہے و رسول و بے ۔''عا

واضع رہے کہ اقبال نے خود بھی حالت صحو کو سکر پر سرجیح دی ہے۔ اسی واقعہ کو علی المہجویری نے ایک اور سلسلے میں دوں ببان کیا ہے:^1

''یکے از علاء ظاہر بر حکم نجربہ من شبلی را پرسید از زکواة کہ چہ باید داد ۔ گفت چون محل موجود بود و مال حاصل از ہر دو ست درم پنج درم بباید داد و از بیست دینار نیم دینار به مذہب من ہیچ چیز ملک نباید کرد تا از مشغله ن کواه رسته باشی ۔ گفت امام تو اندرین مسئله کست گفت ادام تو اندرین مسئله کست گفت ادام مدیق محل مدین مسئله ورسول مدین ادام کم مدین مسئله ورسول مداند ، رسول موردا گفت انه ورسوله ۔ 198

"اشرف كلمه في الموحيد قول ابى بكر رضى الله تعاللي عنه سبحان من لم يجعل لخلقته سببالاً الى معرفته الا بالعجز عن

٦- - ايضاً ص ٢٠٠ -

٦٠ .. ايضاً ص ٢٨٩ -

۸۸ - ایضاً ص ۲۰،۸ -

۹۹ ـ ايضاً ص ۲۹۵ ـ

معرفته ـ پاکست آن خدائے ک، خلق را به معرفت خود راه نداد الا بعجز ایشان افدر معرفت او ۔"

اسی کے پیش نظر علامہ اقبال کی یہ تمنا اور دعا ہے:

ازان فقرے کہ با صدیق رض دادی

بشورے آور این آسودہ جان را

(ارمغان حجاز ص هم)

مثنوی اسرار و رموز کے آخر میں خلاصہ مطالب مثنوی کے عنوان سے اقبال نے سورہ اخلاص کی منظوم تفسیر کی ہے۔ اس میں پہلا بند قل ہواللہ احد کی نفسیر جس میں بقول اقبال ذوحید سے ملت کی وحدت کی اساس دریافت ہوتی ہے۔ اس کا آغاز بھی حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ تعاللٰی عنہ کی منقبت سے ہوتا ہے اور اس میں بھی آپ کے صوفیانہ یا درویشانہ اوصاف کا بیان ہے کے اور اس میں بھی آپ کے صوفیانہ یا درویشانہ اوصاف کا بیان ہے کے اور اس میں بھی آپ کے صوفیانہ یا درویشانہ اوصاف کا بیان ہے کے ا

## قل هو الله احد

من شبے صدیق رق را دیدم بخواب کل زخاک راہ او چیدم بخواب آن ادن الناس بر مولائے ما آن کلیم اول سینا سے ما ہمت او کشت ملت را چو ابر ثانی اسلام و غار و بدر و قبر

ءے ۔ مثنوی اسرار و رموز ص ۱۸۱ -

<sup>\*</sup>مشکواۃ شریف (جلد ہم ص ۱۵۸) میں ہے رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ ''لوگو جانِ و مال کے اعتبار سے سب سے زیادہ احسان مجھ پر ابوبکر رص نے کیا ہے۔ اگر (الله کے علاوہ) میں کسی کو اپنا خلیل بناتا تو ان ہی کو بناتا''۔

گفتمش ای خاصه خاصان عشق عشق عشق عشق عشق عشق عشق مدوسطلع ردیوان عشق مدد الماد کار ما

پختہ از دستت اساس کار ما چارۂ فرما پئے آزارِ ما

گفت ناکے در ہوس گردی اسیر آب و ناب از سورۂ اخلاص گیر

ایکه در صد سینه یبود یک نفس سرے از اسرارِ دوحمدست و بس

ردگ او برکن مثال او شوی در جهال عکس جال او شوی

آنکه نام تو مسلمان کرده است از دوئی سوے یکی آورده است

خویشتن را ترک و افغان خواندهٔ ا

وارهان نامیده را از نامهه سار با خم درگزر از جاسها

ملت سلامیہ کے اتحاد اور 'یکی' پر زور دیتے ہوئے فرمانے

بيں :

یک شو و توحید را مشهود کن غائبش را از عمل موجود کن

## لبنت ایمان فزاید در عمل مرده آن ایمان که ناید در عمل

. عمل کا یہی فلسفہ ہے جو اقبال کے افکار اور شاعری میں جاری و ساری اور آن کے نظام فکری کا طرۂ امتیاز ہے ۔

اب تک بھٹ صوفیانہ مسلک کے آن عناصر سے تھی جو اصل اسلامی تصوف کے ارکان و اجزا ہیں اور جن کا سراغ قرآن حکم ، حدیث شریف ، سیرت رسول پاک (صلی الله علیه وسلم) سیرت صحابہ (رضی اللہ تعاللی عنہم) اور اکابر صوفیائے کرام کے اقوال افعال و اعمال اور آن کی تعلیات ، ملفوظات ، اور تصانیف میں ملتے ہیں ۔ جن کی اساس قرآن و حدیث پر ہے اور جو پابندی شریعت كو طريقت كا جزو لاينفك جانتے ہيں اور جو اقوال يا افعال خلاف شریعت ہیں ، خواہ کسی سے منسوب ہوں ، آن کو قبول نہیں کرتے . اقبال اس اسلامی تصوف کے نہ صرف معترف بلکہ مداح ہیں او اسی وجہ سے تصوف کے بعض ارکان پر ان کے کلام میں بکثرد اشعار موجود ہیں ۔ لیکن بعض عناصر اور اجزا ایسے ہیں جن کر علامہ غیر اسلامی کہتے ہیں۔ اس کی کچھ بحث ہم پہلے کر چکے ہیں اور ان مآخذ کا ذکر کر چکے ہیں جن کے وسیلے سے یہ خیالات مسلمان صوفیا کے یہاں بھی نظر آنے ہیں - یہاں تفصیل سے مستملہ وحدت وجود کے بارے میں کچھ کہنا ہے کیونکہ بعض حضرات کے نزدیک یہ صوفیا کے افکار کا ایک بنیادی مسئلہ ہے او بقول اقبال یمی وہ مسلک ہے جس نے ملت اسلامیہ کو سب سے زیادہ نقصان بہنجایا ہے۔ علامہ اقبال سے پہلے اکثر مسلمان علما ے بھی اس نظریہ کو رد کیا ہے ۔ خاص طور پر حضرت محدد الله قانی شیخ احبمد سرہندی م نے وحدت وجود کے اس نظریہ کے خلاف وحدت شہود کا نظریہ پیش کیا ۔ ہم مختصر طور پر اس کا جائز لیتر ہی ہ

وحدت وجود کا نظریہ مختلف ملکوں ، مذاہب اور مختلف زمانوں کے افکار میں موجود نظر آتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ ویدانت میں کا فلسفہ بھی وحدت وجود کا فلسفہ ہے جہاں ویدانتی پکار آٹھتا ہے : اہم سرعا اسمی ، (میں برہا ہوں) ۔ یہ وہ مقام ہے جہاں سالک دو وحدت وجود کا ادراک یا احساس ہوتا ہے اور خود اس کی ذات اس وحد ، میں گم ہو چکی ہوتی ہے ۔ فطرہ دریا میں مل جکا ہوتا ہے اور فطرہ دریا میں مل کر دریا ہو جاتا ہے ۔ مغربی فلسفہ میں وحدت وجود کا فلسفہ ادوار وحدت وجود کا فلسفہ ادوار میں نظر آتا ہے ۔ اس یونانی مرکب لفظ میں Pantheism معنی کل یا ہمہ ، اور Theos معنی خدا یا اللہ (دیو ، دیوتا ، دیوی ، دیواس ، زیوس ، سب اسی آریائی بنمادی deva کی شکلیں ہیں) ۔ دیواس ، زیوس ، سب اسی آریائی بنمادی deva کے معنی ہوں گے کہ سب کجھ خدا ہے اور خدا ہی

'فخدا کو اس عقبد ہے کے مطابق حرکت کائنات کے مماثل قب از دیا جاتا ہے جس کی حقیقت سے انکار کیا جاتا ہے کہ یہ کائنات سے خدا کے تعلق کے بارے میں یہ عقیدہ ہے کہ یہ ایک ''عیط کل'' ہے ۔ یہ نظریہ خدا کو کائناتی عمل میں طبیعی اصول کی حیثیت سے دیکھتا ہے اور اس سے انکار کرتا ہے دہ وہ کائنات سے ماورا ہے ۔ للہدا یہ نظریہ الله پرستی کے مخالف نظریہ ہے کبونکہ الله پرستی خدا کی ماورائیت میں یقین رکھنی ہے ۔'''

وحدت وجود کے فلسفے کے ارتقا میں یونانی اور ہندوستانی فلاسفہ کا بڑا ہاتھ ہے ۔ نسبتاً قریب تر عہد میں کارلائل ، ایمرسن ، سیکل وغیرہ نے اس کی مختلف ناویلات اور

اے۔ فلسفّے کے بنیادی مسائل ، قاضی قیصر الاسلام ، طبع نیشنل بک فاؤنڈیشن ۔ دراچی اشاعب اول ۱۹۵۹ء ص ۱۹۹۹ و مابعد۔

## تشریحات بیش کی ہیں ، مثلاً اسپنوزا کہتا ہے ۔'

''جو کچھ کہ ہے وہ خدا کے اندر ہے، نہ تو خدا کے بغیر کچھ تصور کیا جا سکتا ہے نہ ہی اس کے بغیر کچھ ہوسکتا ہے۔ خدا کی ماہیت اور صفت یہ ہے کہ وہ لازما موجود ہے اور وہ واحد ہے۔ اور ہے۔ خدا اپنی ماہیت کی ضرورت کے اعتبار سے پورے طور پر عمل کرتا ہے۔ وہ تمام اشیائے عالم کی آزاد علت ہے اور تمام اشیا خدا کے اندر ہی اپنا وجود رکھتی ہیں اور ان سب کا انحصار خدا پر ہے ۔ تمام اشیائے عالم بغیر خدا کے نہ نو دوجود ہیں اور نہ ہی متصور کی جا سکتی بغیر خدا کے نہ نو دوجود ہیں اور نہ ہی متصور کی جا سکتی تعین ہو چکا ہے ، مگر یہ سب ہی کچھ خدا کے کسی آزاد تعین ہو چکا ہے ، مگر یہ سب ہی کچھ خدا کے کسی آزاد بھی کچھ خدا کی اپنی ہی ماہیت اور لامتناہی قون کی وجہ ہی صحیح وقوع پذیر ہوتا ہے۔"

''جرمن فلسفی فشنر (۱۸۰۱-۱۸۰۱ع) نے ہیگل کی تعلیات کی وحدت الوجودی وضاحت پیش کی ہے کہ یہ طبیعی کائنات سوائے اس کے کہ وہ خدا کی باطنی حیات کا خارجی نقش ہے کچھ نہیں۔ اس کے نزدیک یہ مادی دنیا خدا کی تجسیم یا یوں کہیے کہ ''مادی عالم خدا کا زندہ اور عینی ملبوس ہے ۔'' کہیے کہ ''مادی عالم خدا کا زندہ اور عینی ملبوس ہے ۔'' کمام معدود اذہان خدا کے ذہن اعلیٰ میں مربوط ہیں۔ للہذا تنہا خدا ہی حقیقی ہے ، خارجی کائنات اور انسانی ارواح حقیقی نہیں ہیں۔ یہ کچھ نہیں ، سوائے اس کے کہ خدا کے حقیقی نہیں ہیں۔ یہ کچھ نہیں ، سوائے اس کے کہ خدا کے مختلف نقوش ہیں۔''

٣٨ ـ أيضاً ؛ ص ٢٥١ -

س م م ايضاً -

كمها جاتا ہے كہ سسانوں ميں به نظريه يوناني افكار بالخصوص نوافلاطونیں کے وسیلے سے داخل ہاوا۔ اس مکتبہ کر کا بانی فلاطینوس نھا جو فلاطینوس مصری کے نام سے مشہور ہوا۔ مسلانوں میں اس مکتبہ کے پیشرو حضرات کو علامہ اقبال نے ایرانی نوالاطونی (Persian Neo-Platonists) بتابا ہے ۔ ملک علاسہ کے بغول ایرانی فکر و دانش کا سرچشمہ سلمانوں کے لیے حران اور شام تھے ۔ ان ذرائع سے جو کچھ مسلمانوں نے حاصل کیا انھوں یے اسی کو ارسطو کا اصل فلسفہ سمجھ لیا حالانکہ بقول علامہ یہ معمولی سی بات تھی جو ان کے خیال میں نہ آئی کہ یونانیوں کے ملسفہ سے کہا حقہ وافقیت کے لیے یونانی زبان سے براہ راست واقفیت ضروری تھی ۔ علامہ نے ان کی لاعلمی کی ایک مثال یہ دی ہے کہ قلاطینوس کی تصنیف (Enneads) کے ترجمے کو وہ عرصہ ایک ارسطوکی النہیت سمجھتے رہے اور ارسطو و افلاطون کے اصلی افکار و خیالات مک رسائی میں انہیں کئی صدیاں لگیں ۔ ہو علی سینا ، فارابی اور ابن مسکویہ کے مفاہلہ میں ، یادہ واضح ہے، اگرچہ ابن رشد ان سب کے مقابلے میں ارسطو کے فلسفہ کا زیادہ مکمل شعور اور علم رکھتا ہے ۔ نوفلاطونی مکتبہ ٔ فکر کا بنبادی مسئلہ وحدت وجود ہے جسے مختصراً یوں بیان کما جا سکتا ہے: وجود دراصل واحد ہے اور تمام کائنات بہ صورت تجلیات اسی وجود واحد سے نکلی ہے اور اس کائنات کو بالآخر اسی وجود واحد میں گم ہو جانا ہے۔ ہمض حضرات کا یہ خیال درست ہے کہ وحدت وجود کے نظریہ سے متعلق بعض خیالات اور افکار مسلمان صوفبا کے بہاں اسی نوفلاطونیت کے اثر سے داخل ہوئے ہیں اگرچہ خود صوفیا اس کو تسلیم نہیں کرتے اور وہ اپنے افکار کا ماخذ خود فرآن حکم اور احادیث نبوی کو قرار دیتے ہیں ۔ لیکن ان میں سے اکثر وحدت الوجود کے

ہے۔ Development of Metaphysics عولہ بالا ، ص ۲۲

قبرے کو ایک ذاتی روحانی تجربہ قرار دیتے ہیں اور ظاہر ہے کہ افتہ کا استدلال ریحانی احساض ہے۔ سسلانوں میں اس کے ایک بڑے علمجرداو شیخ عی الدین اپن عربی ہیں جو شیخ اکبر بھی کہلائے ہیں نہ ان کی ولادت اسپین کے جنوب مشوق حصے مرئیہ میں قابه ، وی ولادت اسپین کے جنوب مشوق حصے مرئیہ میں قابه و حدیدی کی تعلیم حاصل کی ، پھر تیونسیا چلے گئے اور چین تصوف سے دلچسپی پیدا ہوئی ،آٹھ دس سال بہاں تیام کے بعد بلاد مشرق میکہ معظمہ ،عراق و شام میں وقت گزارا ، آخر میں دمشق میں مقیم ہوگئے اور وہیں ، جم میں انتقال ہوا ۔ ان کی نصانیف بکٹرت ہیں اور بعض تذکرہ نویسوں نے ان کی تعداد چار سو ( ، ، م ) تک بتائی ہو ۔ فتوحات مکیہ اور فصوص الحکم ان میں سے جت مشہور ہیں ۔ فصوص الحکم کا موضوع وحدت الوجود ہے ۔ خود ان کے بقول ان فصوص الحکم کا موضوع وحدت الوجود ہے ۔ خود ان کے بقول ان کی نظریہ ان کی واردات تلی اور تجزیے کا نتیجہ ہے ۔ فصوص الحکم میں لکھتے ہیں :

"ترجمه كرنے والا ہوں نهكه اپنے دل سے حكم كرنے والا ، ميں اس ميں وہى القا كرتا ہوں جو ميرى طرف القا كيا كيا ہے اور ميں اس كتاب ميں وہ وارد كرتا ہوں جو مجھ پر وارد ہوتا ہے ۔"

عی الدین ابن عربی کی ذات ہڑی اختلافی ہے۔ بعض حضرات کی قول ہے کہ منصور حلاج کی طرح عی الدین ابن عربی کے باب میں بھی اب تک یہ فیصلہ نہیں ہو سکا کہ ان کو دائرۂ اسلام میں شامل سمجھا جائے یا خارج از اسلام سمجھا جائے۔ اگرچہ فصوص الحکم کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ ابن عربی نے توآن حکم اور احادیث نبوی سے استفادہ کیا ہے لیکن اکثر یہ عسوس ہوتا ہے کہ فصوص الحکم میں تشریج اور تفسیر کم اور تنویلات زیادہ ہیں۔ ان کے توجیدی یا و۔ بعت وجودی فظریدہ کا تاویلات زیادہ ہیں۔ ان کے توجیدی یا و۔ بعت وجودی فظریدہ کا

خلاصہ یہ ہے کہ وجود ایک واحد ہے اور صرف ہی موجود ہے '
یہ ہی وجود واحد خدا ہے ، اللہ ہے ' ذات حق ہے ۔ حقیقت مطلقہ
ہم جو اپنے مختلف ناموں سے مسمی و معروف ہے ۔ اس کے علاوہ: اور
ماسوا جو کچھ ہے محض اس وجود واحد کا ایک مظہر ہے ۔ الله اوو
مالہ میں بنہم کوئی تفریق نہیں ، یہ ساری کائنات ، یہ عالم فطرت
اسی ذات واحد کا عین ہے ۔ کائنات اور عالم فطرت کی افله سے
عینیت کو ہم اس کی ذات و صفات کے تناظر میں ہی مدرک کرنے
میں ۔ یعنی وہ جوہر ہے اور اس کی عینیت کی بناء پر یہ ادراک
کرنے ہیں ۔ بالفاظ دیگر یہ کام کائنات اسی وجود مطلق کی تجلی
ہے یا نمام عالم ظواہر اسی وجود تامہ کے صدور کی ایک صوت ہے۔

محی الدین ابن عربی کے اس نظریہ کو نظریہ صدور بھی کہا جانا ہے اور ابن عربی کے مفسرین نے اسی نقطہ انظر سے اس کی نوچیں اور سرمج کی ہے۔ ان کے بیان کے مطابق یہ وجود مطلق لا بعین ہے۔ بالفاظ دیگر یہ وحدت تامہ مرتبہ کا تعینیت میں ہے۔ اپنے تنزلات و تعبنات میں اس کو مختلف منازل یا مراحل سے گزرنا الرقا ہے۔ ان سازل اور مراحل کی تعداد پایخ ہے۔ پہلے دو مراحل کی نوعیت علمی اور وقوفی ہے اور آخری تین مراحل کی نوعیت خارجی یا معروضی ہے ۔ یہ وجود مطلق لاتعین اپنے پہلے تنزل یا تعین میں وجود محض کی حیثیت میں خودآگاہ یا شعمر بالذات (conscious of itself) ہوتی ہے ۔ اس منزل میں صفات کا شعور محض اجالی صورت حال ہے ۔ یہ اجال عمومی اور مخفی نوعیت کا ہے۔ . دوسرے مرحله یا دوسرے تنزل میں یہی وحدت حامل صفات کی حیثیت سے خود آگاہ یا شعیر بالذات ہوتی ہے اور یہ مرتبہ تفصیل یا صفات تفصیلی کا ہے۔ یہ دونوں تنزلات حقبقی سے زیادہ قیاسی اور منطقی ہیں کیونکہ یہ خاوج از زمان ہیں اور ذات و صفات کا امتیاز ر محض ذہنی یا منطقی صورت ہے ۔ اس کے بعد ننزل کے تین مراحل بین جہاں سے حقیقی اور واقعی تنزلات کا آغاز ہوتا ہے۔ اس تہروے مرحلہ یا تنزل کو تعین روحی کیہا جاتا ہے۔ یعنی یہ تبین روج یا روحوں کی صورت میں ہوتا ہے۔ گویا ہی وحلت اپنے آپ کو بہت سی ارواح کی شکل ہیں منقسم و متشکل کر لیتی ہے۔ چوتھا مرحلہ یا چوتھا تنزل وہ ہے جسے تعین مثالی (اعیان ثابته) کہا جاتا ہے اور ہانچواں مرحلہ یا تنزل تعین جسدی یا تعین طبعی و مادی ہے جسے ہم کائنات یا سوجودات کا نام دیتے ہیں۔ گویا یہ مراحل، منازل یا تنزل محض صلاحیتوں کا ایک تدریجی عمل ہے جو عمل تعقق ہے اور جو صفات و اعراض میں پہلے ہی سے بالقوة یا منفی موجود تھا۔

اس تفصیل کا خلاصہ یہ ہے کہ ابن عربی کے نزدیک ذات یا وجود ان سی صفات یا اعراض کا عین ہے اور سی صفات خود کو تجلیات میں منکشف کرتی رہتی ہیں جسے ہم کائنات ، عالم ظاہر یا معروضات کا نام دیتے ہیں ۔ مظاہر و شیون ہیں ۔ خدا اور کاٹیات کے ربط و تعلق کے ہارہے میں ابن عربی کے افکار کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ بھی ایک مین واحد ہے اور اس عینیت کا اثبات وجود کائنات کی نفی سے ہوتا ہے ۔ یعنی کائنات جیسی کہ وہ ہے محض نام نہاہے، غیر حقیقی اور واہمہ ہے جو معروضی طور پر غیر موجود ہے، وچود صرف خدا ہی کا ہے ۔ دوسری طرف اس عینیت کا اثبات ﴿ جَهدا کی ذات کے اثبات سے ہوتا ہے کہ عالم ہی خدا ہے۔ یہ سب کچھ اسی ایک ذات واحد کی تجلی ہے جس میں وحدت مطلقہ نے اپنے آپ کو ظاہر کیا اور اِن تجلیات میں یہ وحدت کلی طور پر گم ہوگئی ۔ ان تجلیات کے ماورا وحدت کا اپنا وجود نہیں ۔ جہاں تک خدا اور انسان کے تعلق کامعاملہ ہے ان کے مابئ بھی نسبت عینیت، نسبت سریان اور نسبت تقرب و معیت ہے ۔ چنانچہ قرآن حکم میں جو آیات قرب و معیت کے سلسلے میں صوفیا نقل کرنے ہیں (اور جن کو سم ابتدائی عث میں نقل کر چکے ہیں) ابن عربی بھی انھیں سے استدلالی کرنے ہیں

اور کہتے بین کہ دراصل یہ خدا ہی کی صفات ہیں جن کا ظہور أنسان سیں ہوا ہے۔ تغلیق کاٹنات بھی بقول ابن عربی اسی وسدن وجود کا نتیجہ ہے ، اللہ تعالی فرمانا ہے کہ میں ایک جھیا ہوا خزانہ تھا ، میں نے چاہا کہ میں پہچانا جاؤں اس لیے میں نے خلقت کو پیدا کیا۔ بعض صوفیا نے انسان کامل کے تصوفر کو بھی وحدت وجود کے نظریہ سے منسلک کیا ہے۔ ان میں سے بعض کا قول ہے کہ انسان کی روح اللہی یا رہابی ہے اور انسان اس مادی دنیا میں رہنے کے ساتھ مجاہدے ، ریاضت ، ذکر و فکر اور عشق اللهي کے ذریعے سے ذات اللهبد سے متحد و متصل ہو سکتا ہے اور ہی منزل کال کی سنزل ہے اور اس تک پہنچنے والا انسان انسان کامل ہوتا ہے۔ انسان کامل کی اصطلاح سب سے پہلے می الدین ابن عربی کی فصوص الحکم میں ہی ملتی ہے۔ ان کا قول به که تخلی کائنات کی علت و غایت دراصل "معقیقت محمدیم" ہے۔ جس طرح کام سوجودات عالم میں انسان اشرف و اکمل ہے اسي طرح جمله افراد انساني مين أنحضرت صلى الله عليه وسلم كي ذات گرامی سب سے افضل و اعلی ہے اور آپ ہی انسان کاسل ہیں اور آپ سی کے ذریعہ، وسملہ اور فبض سے دوسروں کو بھی یہ درجہ نصیب ہو سکتا ہے ۔ اس حقیقت محمدید کو ابن عربی نے حقیقت الحقائق بھی کہا ہے جس کا کامل مظہر انسان کامل ہے ۔ محیالدین ابن عربی کے بعد اور مفکرین بالعصوص عبدالکریم الجیلی نے بھی انسان کامل کے بارے میں بہت کچھ لکھا ہے اور خود علامہ اقبال کا انسان کامل کا ایک نصور سے اور یہ الساق كامل اقبال كا مرد مومن ہے ۔ اس مسئلے بر زیادہ تفصیل سے ہم آگے چل کر بعث کریں گے ۔

وحدت الوجود كا يه نظريه صرف مفكرين كى تحريروں تك محدود نہيں رہا ، صوفيه اور شعرا كے ايک بڑے طبقہ ہے اس كى

کھش کو محسوس کیا اور بھونکہ لانے کا تعلق عوام سے زیادہ تھا اس لیے ان کے وسیلے سے یہ عام عقیدہ کا ایک چڑو سا بن کر رہ گیا ۔ اگرچہ صوفیہ اپنے مسلک کی بنیاد اسلامی تعلیات ہو ہی ببنی بتائے تھے لیکن اس عقیدہ کی بدولت ''راسخ الاعتقادی'' کو صدم اور ضغف ہنچا ۔ ڈاکٹر قریشی کابیان ہے یہ ہے۔

"صوفی خدا کے عشق میں اپنے آپ کو فنا کر دینا چاہتا ہے اور خدا کے ساتھ وصل کامل کا ستمنی ببوتا ہے۔ یہ کوئی جسٹانی حالت نہیں ہے ، اس کا حصول صرف روحانی مفہوم مین ہو سکتا ہے جب کہ اس وصل کا ہیجانی شعور موجود ہو ۔ ارتکاز اور دوسرے ذرائع سے یہ مفہوم پیدا کیا جاتا ہے اور اس کو نشو و کما دی جاتی ہے حتلی کہ وہ انا اور خدا ؛ کے اتحاد کے احساس پر منتبع ہوتنا ہے۔ جذبے کی اس شامعته کے نتیجے میں صوف تمام کائفات سے اتحاد محسوس کرنے لکتا ہے ابور کائنات اس کے ذہن میں خدا کے ساتھ متحد ہو جاتی ہے ۔ یہ بنیادی جذبہ متعدد بد عقیدگیوں کے ظہور کا سبب بنا ے - جہاں کسی زیادہ بالغ نظر شیخ کے آغوش تر بیت میں اس جذہے کی پرورش ہوئی وہاں کوئی شدید انصراف نہیں ہوا مکر بعض مثالی ایسی بھی ہیں جن میں واسخ العقیدہ اسلام کے منافی تصورات و عقائد کی پرورش کی گئی اور ان کی تبلیغ بھی کی گئی ۔ صوفیہ یہ حیثیت مجموعی وحدت الوجود کو کسی نہ کسی شکل میں عموماً تسلیم کرسے تھے۔ بعض نے اسے انتہائی منطقی نتائج تک چنچا کر ایسے اصول وضع نہیں کیے جو اسلام کے اور اس لحاظ سے ان تمام مذاہب کے بعُو انسانی ذہب داری کو کچھ اسمیت دیتے ہیں خلاف ہوتے۔

۵٫ ـ بر عظیم پاک و بند کی ملت اسلامید ، محولہ بالا ، ص ۱۹۵۰۱ -

دوسروں نے ان حدود کو نظر انداز کر دیا اور ایسی آرا کا اظہار کیا جو قطعی طور پر انحرافی نہیں ۔'' اس کی ایک مثال ڈاکٹر قریشی ، حلاج سے دیتے ہیں۔' فرنانے ہیں :\*\*

الک ٹکسالی مستند مثال حلاج کی ہے جو وحدت الوجود کے جذبے سے اس قدر مغلوب سوگیا تھا کہ اناالحق اسی سوں حتی) بکار اٹھا ۔ وحدت الوجود پر اس کا عقیدہ عقلا اس حد تک نہیں نھا جتنا کہ بعض دوسرے لوگوں کا تھا کہونکہ اس کا خیال یہ تھا کہ خدا اور اس کے مظاہر میں فرق ہے۔''

ڈا کٹر قریسی ہے اس مسلک کے نتائج کی تفصیل بتات ہوئے لکھا ہے کہ اس نے نتیجہ کے طور پر صوفیوں نے مذہب کی ظاہری صورنوں کے مفاہلے میں اس کی روح پر زیادہ زور دینا شروع کیا ، اس کا لازمی نسبتہ یہ نکلا کہ عبادات کو صرف عبادت ظاہری کا نام دیے کر اس کی اہمیت کو کم سمجھا جانے لگا اور رفتہ رفتہ ان پر طنز و استہزا کا سلسلہ شروع ہوا چنانچہ شعرا کے یہاں ان کو رسوم و بیود دہہ در ان سے آزادی کی تلقین کی جانے لگی حیلی کہ اسلام کو اسلام تقلیدی کی نام دے کر اس سے نوبہ تک کرائی جانے لگی ۔ جن لوگوں نے اکبر کے دین اللہی دو قبول کیا کرائی جانے لگی ۔ جن لوگوں نے اکبر کے دین اللہی دو قبول کیا میتخب التواریخ میں یہ لکھے ہیں:

رومن که فلان این فلان باشم بطوع و رغبت و شوق قلبی از دین اسلام مجازی و تقلیدی که از پدران دیده و شنیده بودم ابرا و ببرا نمودم و مرانب اخلاص جارگانه که نرک مال و جان ، و ناموس و دبن باشد قبول کردم ...

**ہے۔ ایضاً حاشیہ ، ص ۱۹۵** ۔

جیسا کہ ہم پہلنے بیان کر چکے ہیں اکثر شعراء اور صوفیہ نے علامتی زبان اور اسلوب بیان اختیار کیا ہے اور ان کے اشعار کو ان کے مسلک کا اعتراف سمجھنا مشکل ہے ۔ مثلاً بقول ڈاکٹر قریشی عصرت ابیر خسرو کی راسخ الاعتقادی شک و شبہ سے بالاتر ہے لیکن ان کا یہ شعر ;

کافر عشقم مسلانی مرا درکار نیست ، اور رکار نیست ، اور رک من تار گشته حاجت زنار نیست

کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ امیر خسرو نے دین اسلام کو مجازی یا تقلیدی سمجھ کر اسے ترک کرنے اور کافر ہونے کا اعتراف کیا ہے ۔ قریشی صاحب نے اسی قسم کے دوشعر اور نقل کیے ہیں؛ ایک نعر حافظ کا ہے:

ری ازاهد، و عجب و عماز و من و مستی و نیاز ، از تا ترا خود ز میان با که عنایت باشد

اور دوسرا بایا طاہر کا:

اگر گبریم و ترسا و مسلمون به بر ملت که بستیم از تهدایمون

یعنی خواہ ہم گبر ہوں یا ترسا یا مسلمان ہمارا مذہب کچھ بھی ہو ہمارا ایمان تجھ ہی سے ہے -

اس رجحان نے ایک اور طرح بھی راسخ الاعتقاد اسلام کو صدمہ پہنچایا ۔ وحدت وجود کے ماننے والوں کے نزدیک مذہب کی ظاہری صورتیں اہم نہ تھیں اور اس کے نتیجہ کے طور پر یہ خیال لیا جاتا تھا کہ تمام مذہبی تحقیقات کا مقصد ایک تھا ، منزل ایک تھی اگرچہ راستے جدا جدا تھے ۔ اس کی ایک مثال دارا شکوہ

ے ۔ ایضاً ۱۸۷ ۔

کے بیاں ملتی ہے۔ ڈاکٹر قریشی لکھتے ہیں :<sup>44</sup>

ادارا سکوء سندو سن اور اسلام کے بالکل ایک ہونے پر کئی کتابیں ہا عقیدہ را لھنا تھا اور اس نے اس موضوع پر کئی کتابیں لکھی نھیں۔ اگر دارا شکوہ بادشاہ ہو جاتا دو اس میں اور البر میں خاص فرق یہ ہوتا کہ اکبر کا دماغ رسمی نعلیم کے ذریعے سے تربیت یافتہ نہیں تھا اور دارا شکوہ ایک لانی و فائق شخص تھا۔ اس طرح وہ راسخ الاعتقادی کے مفادات کو اور زیادہ سخت نقصان بہنچا سکنا تھا۔"

و مدن الوجود کی بحث میں دارا شکوہ کا ذکر کرنے ہوئے ڈاکٹر فریشی کا یہ بیان بھی پیش نظر رکھیے:

''نماہزادہ دارا شکوہ اس نظریے کا انتہائی پرجوش شارح تھا ، اپنی مجمع البحر بن کے دیباچے میں وہ صاف صاف الفاظ میں یہ کہتا ہے کہ صوفیوں کے اور ویدانتہوں کے وحدت الوجود کے درمیان اختلاف محض لفظی ہیں ۔'''<sup>2</sup>

اسی سلسلے میں ڈا کٹر فریشی کی یہ وضاحت بھی قابل غور ہے : ''
''اس کا دذکرہ پہلے ہی ڈیا جا چکا ہے کہ تناسخ ، حلول اور سریانیت بعض صوفیوں کے تفکر میں داخل ہوگئی نھی ۔ ہندوستانی معتقدین وحدت الوجود سے روابط نے ان تصورات دو اور زیادہ مفویت پہنچائی ۔ جب سسلانوان نے دیکھا کہ ہندو بھگت بھی وہی کہہ رہے ہیں جو انھوں نے خود اپنے بعض صوفیوں اور مفکروں کی زبان سے سنا تھا تو وہ البجھ کر بعض صوفیوں اور مفکروں کی زبان سے سنا تھا تو وہ البجھ کر دہتے ہیں جو یہ کہتے رہتے

٨٠٥ - أيضاً ص ٢٠٥

ور ـ ايضاً ص ١٩٤ ح

٨٠ - ايضاً ص ١٩٨ - ١٩٨ -

تھے کہ منہیں اختلافات عن بھا ہو یہ کہ ہر منہیں جب بیض پندو سیاسیوں منہیں جستیبو کا مقصد ایک ہی ہے۔ بعض پندو سیاسیوں اور عقائد میں تمویف کرنے والے معونیوں کی برمین گلوی اور ہزرگی بان مسابانوں کے لیے وجد کشش بنی جن میں سے بعض کو رابع العقبدہ اور بدعتی کے درمیان لمتیاز کرسانی تربیت حاصل نہیں تھی ۔ انہوں نے صوفیانہ تعقلات کو منواء تربیت حاصل نہیں تھی ۔ انہوں نے صوفیانہ تعقلات کو منواء وہ کہی ذریعے سے آئے ، قبول کر لیا ۔ نصابی تربیتوں کی طرف سے خفلت عام ہو گئی کروں کہ جب سے منہی لوگ یہ درمین والے موجود تھے کہ ان تربیتوں سے کوئی فائدہ یہ دہنے والے موجود تھے کہ ان تربیتوں سے کوئی فائدہ نہیں ۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر قریشی کے دو ذیلی جواشی بھی قابل جود ہیں : ۱۹

ر ۔ ابوالفضل نے ایک مندر کے لیے ایک کتبہ لکھا جس میں حسب ذیل شعر نقل کیا :

کفر و اسلام در رہت پویان وحدہ کا شریک لہ گویان

اس نظریے کی مقبولیت کا اندازہ اس وافعد سے لگایا جاسکتا ہے کہ دارا شکوہ سر اکبر میں یہ استدلال کرتا ہے کہ قرآن اپنشدوں میں چھیا ہوا ہے ۔"

م ۔ دارا شکوہ کی ایک رہاعی ہے:

تسبیع پمن عجب درآمد بزبان گفته که مرا چه کنی سرگردان

گر دل به عوض سمی بگردانی تو دانی آد دانی آک برائے چیست خلق السان

١٨ - ايضاً باورى ص ١٦٨ -

وحدت الوجود کے تجربہ کے نتیجہ میں جس طرح کے تجربہ سے منصور حلاج دوچار ہوا اس قسم کی مثالیں بعض اور صوفیہ کے جان بھی سلتی ہیں - صوفی اپنے اس تجربہ میں جاہدہ سے اعلی منازل سے کورکے اس مرحلہ میں داخل ہو جاتا ہے جہاں اس کے بقول من و تو کی تفریق باق نہیں رہتی - حضرت علی المجویری ایک جگہ فرمانے ہیں : "

"بیندسر" ما را حبر داد قوله" خبراً عن الله نعالی لایزال عبدی یتقرب الی بالنوافل حبی احبد فاذا احببته کنت له سمعاً و بصراً و یداً و مویداً و لساناً بی یسمع و بی یبصر و بی ینطق و بی یبطش ، چول بنده ما بمجابدت بما تقرب کند ما ورزا بدوستی خود رسانیم و بستی ویرا اندروے فنا کردانیم و نسبت و بے از افعال و بے بزدائیم تا بما شنود آیج شنود ، و بما گوید آیج گوید و بمابیند آیج بیند و بما گیرد آیج گیرد یعنی اندر ذکر ما مغلوب ذکر ما شود ، کسب و بے از ذکر و بے فنا شود ذکر ما سلطان ذکر و بے گردد ، نسبت آدمبت از ذکر و بے منقطع شود بس ذکر و بے ذکر ما باشد دا اندر حال غلبه بدان صغت گردد که ابو بزید گفت سبحانی ما اعظم نمانی و آنک، گفت دشانه گفتاروی و گوینده حق ، کا قال نمان و آنک، گفت دشانه گفتاروی و گوینده حق ، کا قال رسول الله م ، الحق ینطق علی لسان عمر ۔ ۔ "

اس قرب و سعیت اور فنا فی الله بفا بالله کے صوفیانہ تجربے میں بعض اوقات صوفیہ کے تجربے اور اس کا بیان ایسا ہے کہ اس سے حلیهل اور تناسح کا نبیہ ہونے لگتا ہے۔ یہ مرحلہ بڑا نازک ہے اور ظاہر ہے عام آدسی جن کے سامنے یہ تجربہ بیان ہو وہ اس کی صوفیانہ حقیقت اور توجیہ و تشریح تک پہنچنے کی صلاحیت نہیں رکھتے اور اس لیے وہ صرف اس کے ظاہری اور سطحی معنی سے نہیں رکھتے اور اس لیے وہ صرف اس کے ظاہری اور سطحی معنی سے

٨٠ ـ كشف المحجوب محوله بالا \_ ص ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠ ـ . ١

نائر ہوئے ہیں اور اس کے نتیجہ کے طور پر راسخ الاعتقادی کو منسب بہنچتا ہے اور اس طرح کے خیالات افراد اور اقوام میں منسب یہ مہمیت اور عبادت کی ضرورت کے نقطہ نظر کو کمزور نا فیتے بھی -

ہم کے اس بحث میں جو ویدانت ، بھگتی ، سنیاسیوں ، اپنشد ، دارا شکوه وغیره کا ذکر کبا ہے وہ اس لیے کہ جو کچھ تاریخ تصوف میں برصغیر میں گزدا اسی طرح کی صورت حال دوسرے مالک میں پیش آئی ۔ اس کا ایک منتصر جائزہ ہم تصوف کے ابرانی پس منظر میں پیش کر چکے ہیں جہاں راسخ الاعتقادی کو کمزور کریے کے لیے مختلف عناصر کارفرما رہے ہیں اور جس کی بنا پار ایسے فرقمے پیدا ہوئے ہیں جن کو ایک عام نام زنادقہ سے یاد کیا جاتا ہم اور جیسا کہ ہم نظام الملک طوسی کے حوالہ سے نقل کرچکے بیں ان سب کا اصلی مقصد اسلام اور مسلمانوں کی بیخ کئی تھا اور یه لوگ اسلام کا لباده اوڑھ کر به مقصد زیاده آسانی اور زیاده کامیاں سے حاصل کر سکتے تھے۔ ہندوستان میں صورت حال ایسی تھی جس سے اس قسم کے نظریات اور خیالات کو ہروان چڑھنے میں مدد مل سکتی تھی ۔ اول تو یہ کہ برصغیر میں اسلام کے داخلہ کے بعد تبلیغ کے لیے کبھی کوئی بافاعدہ اور منظم تحریک نہیں چلائی گئی اور اسلام ببشتر ان صوفیائے کرام کے ذریعہ سے پھیلا جنھوں نے مختلف علاقوں میں قیام کیا اور اسلام کی روشی بهیلائی - سیاسی اعتبار سے بر صغیر میں اکثریت بھر بھی غیرمسلم رہی اور مسلابوں کی حکومت کے انتہائی عروج کے دور میں بھی وہ کبھی مکمل اکثریت میں نہ ہو سکے ۔ حکومت نے سیاسی مصلحتوں کی بنا پر ہندوؤں اور مسلمانوں کو ایک کرنے کی کوشش میں ضرورت سے زیادہ فراخدلی سے کام لیا ۔ صوفیا خود صاحبان لشکر و سیاہ نہ تھے ، ان کے پاس صرف محبت اور اخوت

کا پیغانہ تھا جس سے وہ اپنا مقصد حاصل کو سکتے تھے۔ وہ راسع الاعتقادی کے باوجود یہ طاقت نہیں رکھتے تھے کہ ملک میں وراسع الاعتقادی کے باوجود یہ طاقت نہیں رکھتے تھے کہ ملک میں ورائم ہونے والے دگر اعتقادی کے طوفان کا عملی طور پر مقلبلہ کر سکیں ۔ اس لیے آہستہ آہستہ یہ رجحان جسے وحدت الوجود کے عقیدہ نے اور بھی نقویت پہنچائی برصغیر میں ہمہ گیر ہوگیا ۔ ایک مرنبہ پھر ڈاکٹر قریشی کی یہ رائے دیکھیے : "

'وگزشتہ بحث سے یہ ظاہر ہو چکا ہے کہ متعدد چشمے ایک ہمی طرف کو بہہ رہے تھے ، آخرکار اکبر کے عہد میں وہ سب جمع ہو کو ایک بہت بڑا دریا بن گئے ۔ اکبر کے مذہبی خبالات جو دین اناہی کی شکل میں ظاہر ہوئے اگر محض ایک شاہی دماغ کی سنک سے متعلق ہوئے تو تاریخی حیثیت سے ان کی کوئی اہمیت نہ ہوتی ، مگر وہ اس لیے اہم ہیں کہ جسلاہوں کی احتاعی زندگی میں جو رجعانات کچھ عرصہ سے کارفرما نہے ان کا نقطہ عروج وہی خیالات نہے ۔''

اکبر سے لے کو داراشکوہ تک ہمیں برابر ایسے عناصر ملتے ہیں جو اس راسخ الاعتقادی کے خلاف دگر اعتقادی کے رجحانات اور میلانات کی نائبد اور آن کے فروغ کے لیے کوشاں رہے ۔ پائی جب سر پیےگزر گیا توبہ بہرحال لوگوں کو دگر اعتقادی کے عواقب اور نتائج نظر آنے لگے۔ خود عہد آکبری میں آکبر کے بعض درباری آکبر کے خالات سے متفی نہ تھے اور راسخالعقیدہ مسلمانوں نے دارا شکوہ کے مقابلہ میں حضرت اورنگ زیب عالمگیر کی تالید اسی بنا پر کی تھی ۔ خود علما اور صوفیا کا ایک مکتبہ فکر وحدت وجود اور اس سے بہدا ہونے والے خالات اور افکار کی تائید نہیں وجود اور اس سے بہدا ہونے والے خالات اور افکار کی تائید نہیں گرتا تھا ۔ اس سلسلے میں ہم صرف ایک مثال پر آکتفا کریں گر

۸۳ - ارعظیم باک و بند کی منت اسلامید ، عولد بالا ، ص ۲۵۳ -

جو مشہور صوفی ہزرگ حضرت عبدالقدوس کنگوہی رحمہ اللہ اور آگ کے فرزند سے متعلق ہے۔ م

ایک موقع پر بختاب شیخ بعد انماز مجر اپنی جاعت کے بعض الرادكي طرف متوجه بنوع أور حالت سرمستي نين وحدت الوجود بر گفتگو کی ۔ آپ کے صاحبزادے حضرت شیخ رکن الدین کا بیان ہے کہ میں اور میر سے بھائی شیخ حدید اور شیخ احمد اس معلس میں حاضر تھے ، میں سے آپ سے گزارش کی کہ مستثلہ وحدت الوجود رسوق اگرم صلی الله علیه وسلم اه ر صحابه کرام رضی الله عنجم سے کئیں بھی منقول نہیں ہے اور نہ شارع علیہالسلام نے دین کا مدار مسئلہ وخدت الوجود پر رکھا ہے اور نہ اس لخے معطی کچھ بیان کیا ہے ۔ آج کل جو ہم لوگ اس سشلے کو بیان کرتے ہیں اور اس پر اعتقاد رکھتے ہیں کہیں ایسا نہ ہو کہ کل قیاست کے دن اس مسئلہ پر ہارا اعتقاد ہارے لیے نفرت کا باعث ہو ، اور مواہد ہے کا سبب بنے ۔ آپ نے سرے جواب میں فرمایا کہ اگرچہ مع مسائمہ صراحت سے شریعت میں بیان نہیں کیا گیا ئیکن اشارة النص اور دلالة النص سے ہمیں اس کے متعلق بہت کچھ ملتا ہے بانکہ بعض جگہ تو صراحت سے بھی ملتا ہے۔ لیکن اس کو علمائے ظاہر متشابہ کہتے ہیں اور ظاہر کے مطابق تاویل کرتے ہیں ۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ مسئلہ تبع قابعین کے عہد میں ظمور میں آبا اور وہ بھی وماله عیر تها ، اس لیے کہ یہ بھی خبرالقرون ثااث تھا اور جنھوں نے اس مسئلے کو وجود بخشا وہ اس دور کے مشائیج کے سردار دین تے مقتدی اور مجتهدین وقت تھے اور تمام عالم ظاہر دین تے مسائل میں ان کی طرف رجوع کرتے تھے ۔ پس ہمیں کف کے قول و فعل پر اعتباد کرنا چاہیے ۔ سمین اس کے علاوہ اس بر بھی غور

سر ما يه حواله اغتجاز العتي قدوسي ، اقبال کے عمبوب صوفیہ ، محولہ بالا

لزنا چاہیے کہ اگر یہ سئلہ خلاف شریعت ہوتا تو حضرت امام اعظم ما مالك المام شافعي الله احمد ابن حنبل م المام علام امام یوسف " اور دوسرے اممہ اہل سنت و جاعت جو دین کے بانی تھے اور دوسرے ، شائخ کیار اور موحدین اس مسئلے پر ضرور قام آٹھائے اور صراحب سے اس سے اختلاف کرنے ۔ اگر یہ مسئلہ دین کے خلاف ہوتا اور باطل ہوتا نو علمائے اہل سنت پر لازم تھا کہ وہ اس کے متعلق سکوت اختیار نہ کرنے اور اسکی تردید مبر مشغول ہو جاتے ، کیونکہ حق کے متعلق سکوت کرنے والا گونگا شیطان ہے۔ اسی طرح وہ اس کی بھی تردید کرتے جیساکہ انھوں نے معتزلہ ، فلاسفہ اور دوسرے گمراہوں کی نردید کی ہے ۔ پس جب اممہ دین نے اس مسئلہ میں سکوت اختیار کیا ہے اور اس کا رد اور انکار نہیں کیا نو اس سے بہ ظاہر ہوا کہ یہ مسلم دین کے خلاف نہیں کیونکہ بیان کے محل میں خاموشی خود منزل افرار کے ہے۔ اس سے ظاہر ہوا کہ اس مسئلے میں اختلاف ہے۔ بعض کغرت وجود کے قائل ہیں ۔ جو کثرت وجود کے فائل ہیں ، وہ علمائے ظاہر ہیں ۔ آ نثر رہاد ، عاہدین اور مشائخ کہار اسی مسلک ہر ہیں اور بعض وحدت وجود کے قائل ہیں ۔ یہ بھی موحد اور عارفان حقیقت وجود ہیں اور ان میں بھی جلیل القدر علماء ، مفتدائے دبن اور مجتہدان وقت بیں اور اہل حقکا کشف بھی اس کے حق ہونے پر شابد ہے۔ پس یہ مسئلہ مختلف فید تو ہے لیکن مخالف دین نہیں اور نہ بندے کے لیے آخرت میں مضر ہے۔ ماحصل یہ ہے کہ یہ مسئلہ و-دة الوجود اسرار اللهي ميں سے ہے اور ايک ايسي حقيقت ہے جس كا تعلق باطنی سربلندیوں سے ہے اور ہر آدسی اور ہر مرتبے کے لائق و سزاوار نہیں ۔ اسی لیے اسرار ربویت کے افشا کو کفر کہا گیا ہے ۔ حق یہ ہے کہ جب بھی کوئی منصور حلاج کی طرح انا الحق كا نعره لكائے اسى طرح دار پر جائے گا۔ تمھيں معلوم ہونا چاہيے کہ مسائل کی نوعیت مختلف ہے۔ معذور کا مسئلہ علیحدہ ہے ۔ تندرست

کا مسئلہ علیعدہ ہے۔ اسی طرح مسئلہ شریعت الگ ہے ، مسئلہ طبعت الگ ہے اور مسئلہ حقیقت الگ ہے ۔ اسی اسے کامہ طبعہ کے سفیوم و مطالب میں لامعبود الا الله مسئلہ شریعت ہے ، لامقسود الا الله مسئلہ شریعت ہے ، لامقسود الا الله مسئلہ حقیقت ہے ۔ ممیں معلوم ہونا چاہیے کہ مسئلہ وحلت الوجود میں محقین کے اختلاف کی بنیاد ایک دوسرے ہی اختلاف پر مبی ہے ۔ ایک فرقہ جو کثرت وجود کا قائل ہے حق سبحانہ و تماللی کو کہ واجب الوجود ہے ماوراء الوجود کمتا ہے جس کو بہاری عقل ادرات نہیں کر سکتی ہ وہ وجود کو صفت لازمی مقتضا اس ذات ادرات نہیں کر سکتی ہ وہ وجود کو صفت لازمی مقتضا اس ذات کا قرار دیتا ہے کہ وجود اس ذات سے ازلا و ابدا جل نہیں ہوتا اور جو لوگ وحدت الوجود کے قائل ہیں وہ ذات حق سبحانہ و اور جو لوگ وحدت الوجود کے قائل ہیں وہ ذات حق سبحانہ و میں اعالی کو عین وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے ۔ غرض میں اعالی مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے ۔ غرض میں اعالیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے ۔ غرض میں اعالیٰ کہ بر فریق کے پاس متعدد براہین و دلائل ہیں جنہیں اپنے موقع پر سمجھا جا سکتا نہے ۔

شیخ رکن الدین کا بیان ہے کہ یہ گفتگو خاصی طویل تھی کہ اس مینی صبح سے دوپہر تک کا وقت ہوگیا ۔ ظاہر ہے اوپر جو کچھ لکھا گیا وہ اس طویل بحث کا اختصار ہے لیکن اس سے عام وحدة الوجود کے قائل صوفیا کا نقطہ نظر معلوم ہو جاتا ہے اور یہ بھی اس کی بناء پر شریعت ، طریقت اور حقیقت کے راستوں کو الگ الگ بتایا جاتا ہے ۔ ایک عام دین دار اور سیدھے سادے انسان کے لیے یہ فیصلہ کرنا بڑا مشکل ہے کہ ان مین سے کون سا راستہ اس کی نجات کا اور صحیح اسلام کی طرف اس کی راہبری در والا ہے حالانکہ خود بعض اکابر صوفیہ اس کی وضاحت کرچکے ہیں کہ کوئی طریقت یا حقیقت ایسی نہیں کہ پابندی شریعت کو ساقط کر دے۔ لیکن اس کے باوصف یہ اختلاف باقی تھا اور آج تک ہے۔

شیع عبدالقدوس گنگوہی کا اصرار اس مسئلہ میں اس حد تک تھا کہ اس متقولہ گفتگو کے بعد انھوں نے اپنے صلحبزادوں کے ساتھ ، رہنا گوارا نہیں کیا کہ ان کا مسلک اپنے والد کے سلکت بھی منته تھا بلکد آن کے نزدیک تو ان ساحبزادوں کے پیچھے ممانی بھی ، نہیں ہوتی تھی ۔

یہ تو مسئنہ و حدت الوجود کے تسلیم کرنے کا ایک چاتی تھا جس سے راسنے الاعتقادی کو ضعف چنچا اور دگر اعتقادی کے فیلافات اور رجعانات کو تقویت چنچی ۔ اس کے نتیجہ کے طور پر محود برصغیر میں ایسے فرقے پیدا ہوگئے جو عقیدہ کے اعتبار سے نہ سندو تھے نہ مسلمان ہلکہ دونوں مذاہب کو ملا کر ان کی آمیزش سے بقول خود اس صلح کل مساک کی بنیاد رکھنا چاہتے تھے ۔ یہ وہ لوگ نھے جو با مسلمان اللہ اللہ با برہمن رام رام کے قائل فھے ۔ بعض صوفیہ کرشن کو بھی ابک ولی مانتے تھے کبیر کے ہاؤے میں بعض صوفیہ کرشن کو بھی ابک ولی مانتے تھے کبیر کے ہاؤے میں مسلمان مانتے تھے کبیر کے ہاؤے میں مسلمان مانتے تھے ۔ ڈاکٹر قریشی کا ببان ہے ۔ م

''کبیر اور ناسی داس میں سے دو چشمے جاری ہوئے: ایک اسلامی سے بہت قریب تھا اگرچہ باعنبار حقیقت بالکل اسلامی نہیں نہا اور دوسرا فدامت پسندانہ اور بنیادی طور پر سندو تھا ۔''

دا کٹر تریشی نے کسی قدر تفصیل سے کبیر کی زندگی ، اس کی تعلیم و تربیت کا ذکر کیا ہے اور یہ نتیجہ اخذ کیا ہے : '' ''کوئی بات کبیر میں ایسی نہ تھی جس سے یہ حجھا جاسکے کہ وہ ہندو تھا۔ وہ کھلے الفاظ میں مسلمان ہونے کا دعوی

۸۵ ـ برعظیم پاک و مندکی ملت اسلامید" محولہ پالا ، ص ۱۳۹ ـ ۸۸ ـ اینجآ ص ۱۹۱ و ۱۹۲ -

نہیں کرنا مگر اس کے عقائد وہی ہیں جو ایک مسلمان صوف کے ہوتے ہیں ۔ ظاہر میں بھی اس نے اسلام کو علانیہ ترک نہیں كيا تها ـ اس كا بيثا كإل تها اود كال بهي كبعر كي، طرح . ایک مخصوص مسلم نام ہے۔ اس کی تحریریں اور اس کے نظر سے وہی ہیں جنھیں صوفیہ عموماً تسلم کرتے ہیں۔ کبیر کا عقیدہ وحدت الوجود پر ہے ، اس خدا پر ہے جو بہ یک وقت ماورائی بھی ہے اور سریانی بھی اور جس کی مؤخر الذكر صغت اصل الاصول يا محض ايك قوت جيسى نہیں ہے بلکہ ایک ہوشمند وجود کی طرح ہے اور جس کے سریان کی نوعیت وہی ہے جو قرآن کی اس تشبیمہ سے ذہن نشین کرائی گئی ہے کہ خدا انسان کی رگ جان سے بھی قریب ہے۔ اس نے قرآن کی یہ تشبیبہہ بھی اخذ کی ہے کہ خدا نور ہے۔ وہ بیغمبر اسلام حضرت محمد مصطفلی صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج کے واقعے کو کیفیت وجد میں جوش و خروش کے ساتھ گاتا ہے اور اس مضمون کو روحانی ترق کے انعام یعنی وجود حقیقی کے روبرو ہونے کی جاودانی ،سرت کو بیان کرنے کے لیے استعال کرتا ہے۔ اس کے پیش نظر وہ حقیقت ہوتی ہے جس کی تحصیل کتابوں کے ذریعے کبھی میسر نہیں ہو سکتی ۔ اسلام نے عبادت کے جو طریقے مقرر کیے ہیں وہ ان کو مسترد نہیں کرتا وہ صرف یہ کہتا ہے کہ اگر یہ طریقے بغیر کسی روحانی معمویت یا ترنع کے محض ظاہری اعال بن کر رہ جائیں تو بالکل ہے معنی ہوتے ہیں ۔ درحقیقت اس کی تعلبات یا اس کے فلسفے میں ہت سے صوفیہ کے نظریوں سے کچھ زیادہ انحراف ملما مشکل ہے۔ ان صوفیم کا مطالبہ بھی یہی تھاکہ تزکیہ وح فرائض مذہبی کی ظاہری بجا آوری کے ذریعر نہیں بلکہ ایک گہری اور معنوی تبدیلی کے ذریعے ہونا چاہیے۔ اس نے اپنے نظریوں

کو صوفیوں کی تعلیم ہی سے بڑے وسیع بیانہ ہر اخذ کیا ہے۔''

اگرچہ ان نتائج سے ہمیں اختلاف نہیں تاہم یہ سسئلہ بحث طلب ے کہ کبر نے یہ خیالات بافاعدہ صوفیوں کی تعلیم سے حاصل لبے تھے یا اس کی رہبری اور رہنائی اس مسلک میں کسی مسلمان صوفی کی مرہون سنت ہے۔ کبیر کے استادوں میں ایک نام وامانند کا لیا جانا ہے ، اگرچہ یہ بھی مشتبہ ہے اور اسے درست بھی تسایم کر لیں توکبیر کا اس سے تعلق صرف چند سال رہا ہوگا اور وہ بھی ابتدائی عمر میں ۔ اس کے مسلم معلمین کے سلسلے میں صرف یہ پتہ چلتا ہے کہ وہ جونپور بھی گہا تھا جہاں اس نے مسلم دینیات ہو اساتذہ کے خطبے سنے تھے ، مگر بقول ڈاکٹر قریشی کم وید معلوم نہیں کہ اس نے ان خطبوں سے کیسی داجسی لی کیونکہ اس کی نصافیف سے اس مضمون سے متعلق اس کا کوئی گہرا علم ظاہر نہیں ہوتا... اس سے صوفیہ کی تعلبات کو اپنے مذاق کے زیادہ مطابق پایا اور ان سے روشنی حاصل کی ۔'' ہمارا خیال یہ ہے کہ یہ صوئیانہ خیالات جن سے کہر نے روشنی حاصل کی صوفیہ کی بدولت عام ہو چکے تھے ، شہروں ، قصبوں بلکہ دیمات میں برصغیر پاک و ہند کے طول و عرض میں مسلمان صوفیوں کی خانقاہیں ، مدرسے اور مدارس تھے جن میں ہندو مسلمان سب آئے جانے تھر ، شاعری کی بدولت ید خیالات اور بھی عام ہو گئے تھے اور جو لوگ وحدت وجود اور اس قسم کی دوسری علمی محثوں کے سمجھنے اور سننے کے اہل نہ تھے وہ بھی ان مسائل کی عمومیت سے اثر پذیر ہوئے تھے۔ اس طرح کے حالات ہمیں بعض اور فرقوں کے رہناؤں کی زندگی میں بھی ملتے بیں اور خود عامہ المسلمین میں ایسے افکار و خیالات کا بھی سراغ سلتا ہے جو حقیقی اسلام سے قطعاً دور تھے ۔

٨٨ - ايغبا ، ص ١٣٩ -

اس دور کے بعض اکابر علم اور صوفیہ ہے بھی اس صورت حال کا اندازہ لگا لبا تھا اور انھوں ہے اس کے خلاف راسخ الاعتقادی کے احیا کے لیے تعریکی بھی شروع کی تھیں۔ اس طرح کی ایک تحریک عدد الف ثانی حضرت شیخ احمد سرہندی رحمہ الله علیہ کی تھی۔ اس کے بارے میں آگے چل کر ہم کسی قدر تفصیل سے بحث کریں گے۔

عقیدے اور ایمان سے قطع نظر وحدت الوجود کے اس نظریہ ہے اپنی مختلف توجیمات ، تشریحات اور تفصیلات کی بدولت عام ساجی زندگی پر بھی بہت کہرا اور دور رس اثر ڈالا۔ راسخ الاع تقادی اور دیگر اعتقادی کا مسئلہ نو ایک مسئلہ ہے جس کا تعلق خاص طور پر مسلانوں سے ہے لیکن اخلاق اعتبار سے بھی اس عقیدہ یا نظریہ کے اثرات بہت دور رس نتائج کے حاسل تھے۔ ہر مذہب میں کچھ نہ کچھ طریقے عبادت ظاہری کے مفرر ہوتے ہیں اور ان کا مقصد معاشرہ میں ہعض امور کے لیے اخلاق حدود کا تعین ہوتا ہے اور ایک حد تک ان پابندیوں سے نفس انسانی کو قابو میں رکھنا مقصود ہوتا ہے۔ اگر عبادات ظاہری کو بے معنی ، لغو ، غیر ضروری طرخ کر لیا جائے تو پھر قابلگرفت کوئی چیز نہیں رہتی اور ہر شخص اپنے آپ کو آزاد سمجھ کر ہر قید و بند سے خود کو آزاد سمجھنے لگتا ہے بلکہ بعض ایسے امور جو کسی خاص مذہب یا معاشره میں ناپسندیده ، نامناسب یا ناموزوں سمجھے جائے ہیں ، ان کے لیے بھی جواز کی صورت نکل آتی ہے ۔ ایک سابقہ باب میر ہم شاعری کی علامات و اشارات اور اسالیب کے سلسلے میں یہ بیاذ کر چکے ہیں کہ بعض اسباب کی بناء پر وہ ساری شاعری جس کر مسلانوں کی شاعری کہا جاتا ہے ، الا ماشاء الله شعائر اسلام کے تضحیک ، مسخر اور استهزا پر مبنی ہے۔ اسلام میں شراب حرام ہے لیکن ہارے شعرا کھلم کھلا اس ام البخبائث کو نہ صرف جائز

قرار دیتے ہیں بلکہ حافظ کی زبان میں:

بہ مے سجادہ رنگین کن گرت پیر مغان گوید کہ سالک بیخبر نبود ز راہ و رسم سنزلہا

قرآن حکیم و احادیث نبوی میں کماز کی بار بار تاکید ہے اور صلوۃ اسلام کے ارکان دین میں ایک اہم ستون ہے لیکن ہارے شاعر اسے چھوڑ کر معشوق کے سنگ در پر جبہ سائی کرنے پر جان دیتے ہیں بلکہ محبوب کے نقش قدم پر سجدہ کرئے چلتے ہیں ۔کعبہ دنیا میں خداکی عبادت کا پہلا گھر تھا اور حج مسلمانوں کے لیے ایک فرض ہے لیکن ہارے شاہر کعبہ کو چھوڑ کر کلیسا آباد کرتے ہیں ہلکہ محبوب کے کوچر کے طواف کو طواف کعبہ سے افضل بتائے ہیں ۔ غرض کماں تک تفصیل بیان کی جائے ، اگر تلاش کھا جائے تو ہارے فارسی اور اردو شعرا کے کلام میں اسلام کی تضحیک کا ہت سا سامان نظر آتا ہے۔ آج جب غیر مسلم مستشرق جو فارسی اور اردو شاعری سے آشنا ہیں ، اس موضوع پر اشعار کی یہ کثرت دیکھتے ہیں دو حیراں رہ جائے ہیں کہ اسلام جن اعمال و افعال کو پسندیدہ قرار دیتا ہے ، مسلمان شاعر اسی کا مذاق اڑاتا ہے اور جن چیزوں کو برا کہتا ہے اس پر علی الاعلان فخر کرتا ہے۔ تعجب تو یہ ہے کہ اکثر اس کے یہ بیانات محض کذب و افترا کے دفتر ہوتے ہیں - سے و سینا کے اشعار لکھنے والے سب کے سب شرابی نہیں ہوئے ، نہ کوچہ محبوب میں سر کے بل جانے کا اقرار کرنے والے شاہد باز ہوتے ہیں ۔ یہ مضامین ان کے بہاں محض تقلیدی اور رسمی ہوئے ہیں لیکن عام معاشرہ پر ان کا نفسیاتی اثر بہت کہوا ہوتا ہے اور ممنوعات سے کراہیت اور نفرت کی بجائے ان کے قبول کرنے کے لیے راہ ہموار ہو جاتی ہے اور اس طرح اخلاق ہے راہ روی کے لیے دروازہ کھل جاتا ہے ۔

بعض حضرات نے اس کی توجیم، دوسری طرح کی ہے۔ وہ

کہتے ہیں کہ ایسے اشعار اور مضامین کا ایک رخ مازی اور ایک حقیقی ہے ۔ شراب سے مراد وہسکی،یا ٹھرا نہیں شراب معرفت اللمی ہے اور معشوق انشا ، مصحفی ، جرأت ، رنگین یا نوآب مرزا خاں داغ كا معشوق نهي بلكه معشوق حقيقى ، حسن مطلق يا الله تعاللي ہے۔ اگر یہ توجیہہ مان بھی لی جائے تو یہ تسلیم کرنا دشوار ہے کہ فارسی اور اردو کے تمام شعرا جن کے جاں اس قسم کے مضامین ملتے ہیں فی الحقیقت صوف تھے اور ان کے تمام اشعار عشق حقیتی اور حسن مطلق سے متعلق ہیں اور وہ شراب معرفت اللہی سے سرشار ہیں اور اگر یہ بھی مان لیں تو پھر بھی یہ مسئلہ رہتا ہے کہ ان اشعار کے تمام پڑھنے اور سننے والے جب تک تمام کے تمام اصحاب معرفت نہ ہوں وہ تو ان کے مجازی معنوں سے آگے حقیقت تک پہنچ ہی نہیں سکتے ۔ یہ صورت حال بھی دراصل اس غلط فہمی کا نتیجہ ہے جس کا ہم ذکر کر چکے ہیں ، یعنی طریقت اور شریعت کو دو انگ راستر بتانے یا سمجھنے کا مسلک جس کی تردید خود اکابر صوفیہ ب كى ہے ، ہميں اس كا جواز تلاش كرنے كى ضرورت نہيں ـ حافظ شير ازى کے سلسلے میں یہ بحث بہت عام ہے کہ اکثر حضرات ان کر لسان الغیب کہتے ہیں ۔ ان کے اشعار سے فال نکالتے ہیں اور ان کے جمله اشعار کو جو مے و مینا سے متعلق ہیں معرفت کے مضامع قرار دیتر ہیں ، لیکن بعض حضرات جن میں علامہ اقبال بھی شامل ہیں ، کلام حافظ کی اس تاویل کو قبول نہیں کرتے اور ان اشعا کو گمراہ کن قرار دیتے ہیں ۔ اقبال کے یہ اشعار اسرار خودی کے بهلر ایڈیشن (۱۹۱۳) میں شامل ہیں:

بهوشیار از حافظ صهبا گسار جامش از زهر اجل سرمایددار

رہن ساقی خرقہ پرہیز او مے علاج ہول رستاخیز او

انتیست غیر آنی باده در بازار او از دو جام آشفته سلو دستار او مسلم و ایمان او زناردار رخد. اندر دسش از مرکان یار دعوی او نست غیر از قال و فیل «دست او دوتاه و خرما بر نخیل» گوسفند است و نوا آسوخب است عشوه و ناز و ادا أموحت است دل رہائیہائے او زہر است و بس چشم او غارب گر شهر است و بس خعف را نام توانائی دېد ساز او افوام را اغوا كند تحفل او درخور ابرار نیست ساغر او فابل احرار نبسب نے ناز از محفل حافظ گزر الحدر از گوسفندان الحذر

حافظ سیرازی کو برعظیم پاک و ہند میں خاص طور پر جو قبول عام اور شہرت نصبب می اور یہاں وحدت الوجود کے اثر اور دیکر صوفیانہ نعلیم کی بدولت ایسے خیالات و افکار جن کی صوفیانہ تاویل حقیقت و معرفت کا سبق بن سکی تھی عام تھے ، اس لیے علامہ اقبال کے ان اشعار پر مختلف حضرات نے سخت تنقید کی ۔ ان تنقید کی ۔ ان تنقید کرنے والوں میں ایسے حضرات بھی شامل تھے جو علامہ اقبال کے مداحوں ، دوستوں اور فدر دانوں میں تہے، مثلاً اکبر الہ آبادی

خواجه حسن نظامی ، پیرزاده مظفرالدین احمد ، مولانا فیروزالدین طغرانی وغیره ما اسرار خودی کے جواب میں راز بیخودی اور اسمان العیب کے نام سے دو مستقل مثنویاں علامہ اقبال کے اعتراض کے جواب میں لکھی گئیں ۔ علامہ نے دوسر نے ایڈبشن میں یہ اشعار خارج کر دیے ، اس سلسلہ میں خلیفہ عبدالحکم کا بیان ہے :^^

''اقبال نے اسرار خودی کے دوسرے ایڈیشن میں سے حافظ کا نام نکال دیا ۔ میں نے اقبال سے اس کے متعلق دریافت کیا ، فرمانے لگے خیالات میرے وہی ہیں ، میں نے مصلحتاً حافظ کا نام نکال دُیا 'نے کیونکہ اس میں خدشہ یہ ہے کہ اس مخالفت کی وجہ سے لوگ کہیں میرے نظریہ ہی کے مخالف نہ ہوجائیں ۔ اگر وہ حافظ کو ابسا نہیں سہجھتے تو فہ سمجھیں لیکن ادبیات کے متعلق میرے اس نظریہ پر غور کریں ۔''

ادبیات کے بارے میں ہم ابھی ان کے نظریہ پر کسی قدر تفصیل سے بحث دریں کے - حافظ کے متعلق علامہ کا ایک بیان اور دیکھ لیجیے - عبدالرحال طارف اپنے ایک مضمون ''مے شبانہ'' میں علامہ اقبال سے اپنی بعض سلاقانوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں :''

واس زمانے میں میں نے ایک مقالہ خواجہ حافظ ہر لکھا تھا جس میں بہ ثابت کرنے کی کوشش کی تھی کہ وہ صوفی نہ نھے ۔ ایک شام میں نے ڈاکٹر صاحب سے یہی سوال کیا نو فرمائ لگے کہ خواجہ حافظ حقیقت میں صوفی نہ تھے ، اس کے ثبوت میں انھوں نے مولانا جامی کی لتاب دنفحات الانس کا حوالہ دیا اور کہا کہ صوفیوں کی اصطلاحات اور زبان کے استعال سے کوئی صوفی تھوڑا ہی

۸۸ ـ خلیمه عبدالحکیم ، اردو ، اقبال نمبر ص ۸۲۳ ـ ۹۸ ـ سلفوظات اقبال ، طبع اول ، لاهور ، ص ۲۲۸-۲۲۹ ـ

بن جائے گا ، جس طرح Cowl پہننے سے کوئی پادری نہیں بن جاتا ۔ اِس سلسلے میں انھوں نے خواجہ حافظ کی شاعری ، ان کی سہل انگاری ، تن آسانی اور حجرہ نشینی کی تعلیم فور جبر و قدر کے علط نظرے کے تباہ کن نتائج پر روشنی ڈالی ۔ فرمانے لگرے صوفی عمل کی نلقین کرتا ہے اور یہ خواجہ حافظ کے یہاں مفقود ہے ۔ اس کا اثر جو کچھ ہندی مسلمانوں پر ہوا وہ ظاہر ہے ۔ یہاں سے پلٹے نو فرمانے لگرے میں ہندوستان میں مسلمانوں کے مستقبل سے نا آمید ہیں ہوں ، مجھے یقین ہے میں مسلمانوں کے مستقبل سے نا آمید ہیں ہوں ، مجھے یقین ہے فقر کی عابت ہوچھا تو فرمایا کہ فقر سے میری مراد افلاس فقر کی بابت ہوچھا تو فرمایا کہ فقر سے میری مراد افلاس اور ننگلستی نہیں ، بلکہ استغنا ، دولت سے لاپروائی ہے ۔ ولت جوہر مردانگی کی موت ہے ۔ اس سے جرآن اور بہادری جانی رہتی ہے ۔

میں ایسے ففر سے اے اہل حلفہ باز آیا تمھارا ففر ہے نے دولتی و رنجوری"

ہم ہاں اس بحث کو غیر ضروری سمجھتے ہیں کہ خواجہ حافظ حمیف میں صوف داتی تجربے کا امام ہو اور اس کے متعلق محض کلام سے کوئی رائے دائید یا تردید میں فائم کرنا یفینی نہیں ہے۔ ہاں یہ درست ہے کہ جس قسم کی شاعری حافظ کی دھی افبال اسے پسند ہیں کرتے تھے ، لیکن یہ نساعری حافظ سے مخصوص نہیں ، اردو شعرا میں میر ، درد ، غالب سے لے کر ہارے دور میں فانی اور جگر تک نساعری کا وہ مقصد سے لے کر ہارے دور میں فانی اور جگر تک نساعری کا وہ مقصد یا منصب نہیں ہے جو افبال کا فنون لطیفہ کا نظریہ ہے۔ اقبال نے اس قسم کی شاعری کے بارے میں گئی اور موقعوں پر اظہار خیال کے اس قسم کی شاعری کے بارے میں کئی اور موقعوں پر اظہار خیال کیا ہے۔ ''جاوید نامہ'' میں فرمانے ہیں نامہ

<sup>.</sup> و ـ جاويد نامه ، ص به به \_

اہے بسا شاعر کم از سعو ہنر ريزن قليب است و ايليس نظر شاعر بندی! خدایش یار باد **جان ِ او ہے لذت گفت**ار باد عشق را خنیاگری آموخته با خلیلان آذری آسوخته حرف او چاویده و بے سوز و درد مرد خوانند ابل درد او را نه مرد زان نوائے خوش کہ نشناسد مقام خوشتر آن حرفے کہ گوئی در مقام فطرت شاعر سراها جستجو ست خالق و پروردگار آرزو ست شاعر اندر سينه ملت چو دل ملتے ہے شاعرے انبار کل سوز و مستى نقشبندى عالم است شاعری ہے سوز و مستی ماہمے است شعر را مقصود اگر آدم گری است شاعری سم وارث پیغمبری است

شعر و ادب منجملہ فنون لطیفہ ایک فن ہے ، اس کے بارے میں اقبال کا ایک معبت نظریہ ہے اور وہ اسے اظہار خودی کا ایک ذریعہ اور وسیلہ سمجھتے ہیں ۔ وہ تمام افکار و خیالات جو خودی کے ارتقا اور تقویت کا باعث ہوتے ہیں ، اقبال کے نزدیک مستحسن اور

مقبول ہیں اور اس کے برعکس جن تصورات سے خودی کی نفی ہو اور اسے کمزوری اور اضمحلال نصیب ہو وہ مردود اور نامقبول ہیں ۔ صوفیادہ اشعار چونکہ عام طور پر اسی منفی پہلو پر زیادہ زور دیتے بس اس لیے اقبال عرف ایسے صوفی شعرا اور ایسے صوفیادہ اشعار کو ناہسند نریے دیں ۔ اس کے برعکس جن صوفیا اور دیگر شعرا کے جان اسے افکار و خیالات ماتے ہیں اور جن کی کمی نہیں اقبال ان کو پسند نریے ہیں بلکہ اکر ان کو اپنے حیالات و نظریات کے اظہار نے ایک کایاں مثال ، ولانا روم کی ہی ہے جن کو اعبال اپنا پیر و مرسد بناتے ہیں اور ان کے بکثرت اشعار اپنے اردو اور فارسی کلام میں نقل نریے ہیں ۔ ور ان کے بکثرت اشعار اپنے اردو عبوب صوفیوں کی بحث میں ذرا تفصیل سے گفتگو کریں کے عبوب صوفیوں کی بحث میں ذرا تفصیل سے گفتگو کریں کے نظر و ادب اور دیگر فنون لطیفہ کے بارے میں ان کے خیالات کا اندازہ ان اشعار سے ہو سکتا ہے:

سود و شعر و سیاست ، کتاب و دین و پنی گره مین کمام یک دانه ضمیر بندهٔ خاکی سے ہے کمود ان کی بلند در ہے ستاروں سے ان کا کاشانه اگر خودی کی حفاظت لرین دو عین حیات ند در سکین دو سراہا فسون و افساند

ہوئی ہے زیر فلک امتوں کی رسوائی خودی سے حب آدب و دیں ہوئے ہیں بنگانہ (ضرب کلیم ، ص ۱۰۰)

ان اشعار میں ادب و دین دونوں کی اساس حودی بر تعمیر کرنے پر زور دیا گیا ہے۔ خود ادب و دین کا رشتہ نہایت اہم ہے اور بہترین نی تخلیقات کی اساس ایک دینی جذبے پر ہی رکھی گئی ہے۔
عیسائیوں کے فن تعمیر میں بہترین تمونے گرحوں کی شکل میں ہیں۔
بہترین تصویریں گرجوں کی دیواروں اور کھڑ کیوں کے شیشوں پر
ہی نظر آتی ہیں۔ مسلانوں کے فن تعمیر کے بہترین تمونے بھی
مساجد کی صورت میں ہیں۔ مصوری کو انھوں نے شروع میں
نظر انداز کیا تو اس کے بدلے میں خطاطی کے فن کو معراج کال
پر بہنچا دیا۔ اقبال کو مسجد قرطبہ میں اسلامی فن کی روح اپنی
معراج کال پر نظر آنی ہے اور بلانبہ یہ نظم اقبال کی تخلیقات میں
ادک شہ پارے کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کے یہ اشعار

اول و آخر دنا ، باطن و ظاہر فنا نقش کہن ہو کہ نو ، منزل آخر فنا ہے مگر اس نقش میں رنگ ثبات دوام جس کو کیا ہو کسی مرد خدا نے تمام مرد خدا کا عمل عشق سے صاحب فروغ عشق ہے اصل حیات موت ہے اس پر حرام دند و شبک سیر ہے گرچہ زمانے کی رو عشق خودایک سیل ہے سیل کولیتا ہے تھام

اس کے بعد عشق کی تعریف میں چند اشعار ہیں ۔ ان میں یہ شعر بھی ہے:

عشق کی مستی سے ہے پیکر کل تابناک عشق ہے کاس الکرام

اکلے بند میں اس نظریہ ؑ فن کو ذرا کھل کر یوں بیان کیا

اے حرم فرطبہ! عشق سے تیرا وجود عشق سرایا دوام جس میں نہیں رفت و ہود رنگ ہو یا خشت و سنگ چنگ ہو یا حرف وصوت معجزہ فن کی ہے خون جگر سے محمود قطرہ خون جگر سے کمود خون جگر سے صدا سوز و سرور و سرود و سرود و سرود تیری فضا دل فروز ، میری نوا سینہ سوز جھ سے دلوں کا حضور ، مجھ سے دلوں کی کشود عرش معلی سے لم سند آدم نہیں گرچہ کف خاک کی حد ہے سپہر کبود گرچہ نوری کو ہے سجدہ میسر نو کیا اس و کیا سرور و گداز سجود اس کو میسر میں سوز و گداز سجود اس کو میسر میں سوز و گداز سجود اس

اس کے بعد ید شعر دیکھیے جو ذوق و شوق ، جذب و مستی اور رنگ و آہنگ کے اعتبار سے خالص صوفیانہ ہے :

شوف مری لے میں ہے ، شوق مری نے میں ہے نغمہ اللہ ہو میرے رگ و بے میں ہے

اس کے بعد مسجد قرطبہ کے جلال و جال کا ذکر ہے کہ عین مرد خدا کی دنبل ہے اور جاوداں اور غیر فانی ہے:

ہاتھ ہے اللہ کا بندۂ مومن کا ہاتھ غالب و کار آفریں ، کارکشا ، کارساز

اور یه آخری شعر :

نقش ہیں سب ناتمام خون جگر کے بغیر نقس سے سودائے خام خون جگر کے بغیر نقس سے تا ۱۰۱)

ہمض اور متفرق اشعار دیکھیے ، ان میں آن کے اسی نقطہ نظر کی ترجانی ہوئی ہے :

آزر کا پیشه خارا تراشی کار خایلان خارا گدازی (بال جریل ۲۵)

مری نوا سے ہوئے زندہ عارف و علمی دیا ہے میں نے انھیں ذوق آتش آشاسی (ایضآ سے)

ایک مختصر نظم کا عنوان ہے ''اہل ہنر سے":

مهر و مه و مشتری ، چند نفس کا فروغ عشق سے بے پایدار تیری خودی کا وجود تیرے حرم کا ضمیر اسود و احمر سے باک ننگ ہے تیرے لیے سرخ و سپید و کبود تیری خودی کا غیاب سعر کہ نکر و فکر تیری خودی کا غیاب سعر کہ نکر و فکر تیری خودی کا حضور عالم شعر و سرود تیری ربخ غلامی سے زار روح اگر ہے تری ربخ غلامی سے زار تیرے ہنر کا جہاں دیر و طواف و سجود تیری سپر اپنی شرافت سے ہو تیری سپر انس و جن تو ہے امیر جنود تیری سپر انس و جن تو ہے امیر جنود (ضرب کلیم ۱۱۲)

ایک اور محتصر نظم ''سرود'' ہے:

آیا کہاں سے نالہ نے کہ چوب نے ؟
اصل اس کی نے نواز کا دل ہے کہ چوب نے ؟
دل کیا ہے ؟ اس کی فوت و مستی کہاں سے ہے ؟
کیوں اس کی اک نگاہ اللتی ہے تخت کے ؟
کیوں اس کی زندگی ہے ہے اقوام میں حیات ؟
کیوں اس کے واردات بدلتے ہیں ہے بد ہے ؟
کیا بات ہے کہ صاحب دل کی نگاء میں جبتی نہیں ہے سلطن ووم و شام و رہے جبتی نہیں ہے سلطن وم و شام و رہے جبتی نہیں ہے سلطن مرحد بنی سمجھ گا سمجھ گا سمجھ گا

جن حضرات کے پیش نظر مثنوی مولانا روم کا یہ افتتاحی شعر ہے وہ اس نظم کے پورے پس منظر اور اس کے مضمون کو سمجھ سکتے ہیں:

بشنو از نے چون حکایت می کند از جدائیہا شکایت می کند

یوں اس موضوع ہر کلام انبال میں بکثرت حوالے اور اشعار مل سکتے ہیں لیکن چونکہ اس موضوع کی نفصیل ہاری بحث کا صرف ایک مختصر جزو ہے اس لیے ان چند اشعار پر اکتفاکی جاتی ہے ، عنوان ہے 'فنون لطیفہ'' :

اے اہل نظر ذوق نظر خوب ہے لیکن جو شے کی حقیقت کو نہ دیکھنے وہ نظر کیا!

مقصود ہنر سوز حیات ابدی ہے یہ ایک نفس یا دو نفس مثل شرر کیا !

. بخس سے دل دریا متلاطم نہیں ہونا ا اے فطرۂ نیساں وہ صلف کیا وہ گھر کیا !

سُاِعر کی نوا ہو کہ مغنی کا نفس ہو جس سے چمن افسردہ ہو وہ باد سُحر کیا

بے معجزہ دنیا میں ابھرتی نہیں قومیں جو ضرب کلیمی نہیں رکھتا وہ ہنر کیا !

ضرب کلیمی کا استعارہ اقبال کے بہاں بڑی اہمیت ر کھتا ہے۔ انھوں نے ایک مجموعہ کلام کا نام ہی ضرب کلیم ر کھا ہے۔ بانگ درا میں حضر راہ ان کی اہم ترین نظم ہے، وہ بھی حضرت موسیل اور حضرت خضرا کے قصہ پر اقبال کے تخیل کی تعمیر ہے۔ حضرت موسیل کی علم کا عجز باوجود پیغمبر ہونے کے خضر سے حضرت اور اس میں پیش آنے والے واقعات دو قرآن حکیم میں بیان کیا گیا ہے۔ یہ خود ایک علامت ہے اور حضرت خصرا کا علم غیب اور مستقبل کا علم ہے۔ اس قصے سے علم و معرفت کے نازک فرق کی بھی وضاحت ہو جاتی ہے۔ جو علم حواس ظاہری ، منطقی فرق کی بھی وضاحت ہو جاتی ہے۔ جو علم حواس ظاہری ، منطقی استدلال ، اسباب و علل کی تلاش پر مبنی ہو ظاہر ہے اس کا اطلاق صوف آن اشیا کے علم پر ہو سکتا ہے جو ان حواس ظاہری ، استدلال اور اسباب و علل کی گرفت میں آ سکتے ہیں۔ ان سے ماسوا اور ماؤورا اشیاء حالات و کیفیات کا علم ان ذرائع اور وسائل سے مکن نہیں ان کے لیے کوئی اور ذریعہ درکار ہے اور یہی علم کا وہ ذریعہ ہے جسے معرفت کہتے ہیں اور جس پر صوفیہ نے باز بار

زور دیا ہے۔"

اب تک ہم نے صوفیانہ افکار کے بعض بنیادی عناصر مثلاً عشق،

قلندری اور وحلت الوجود سے بحث کی ہے ، اب ہم بعض اور عناصر

کا تجزید کرتے ہیں جن کا تعلق تصوف اور صوفیانہ فکر اور صوفیوں

کے اعال سے ہے ۔ جیسا کہ ہم نے اس مقالے کے ابتدائی باب میں

دان کیا ہے ، صوفیہ کے نزدیک ان کے خیالات و افکار کا ماخذ

قرآن حکم اور احادیث نبوی ہیں ۔ اقبال ان دونوں کی اہمیت کے

قائل ہیں اور بعض اوقات قرآن حکم اور احادیث نبوی سے متعلق وہ

اپنے خیال کی تائید میں کسی صوفی کا ہی قول پیش کرتے ہیں ۔

مثلا ایک چگہ اللہات کی تشکیل جدید میں فرماتے ہیں :

"بقول ایک مسلان صوف کے قرآن حکیم کی فہم ایک مومن کے لیے اس وقت مک محکن نہیں جب تک وہ یہ نہ سمجھے کہ وہ اس پر اسی طرح نازل ہوا ہے جس طرح کہ پیغمبر خدا صلی اللہ علید وسلم پر نازل ہوا تھا۔""

اسی قسم کا ان کا ایک بیان اور دیکھیے :"

ورآن باک کی تلاوت کرتا تھا۔ والد مرحوم اپنے اوراد و وظائف سے فرصت پا کر آنے اور مجھے دیکھ کر گزر جائے ، وظائف سے فرصت پا کر آنے اور مجھے دیکھ کر گزر جائے ، ایک دن صبح کو میرے پاس سے گزرے تو فرمایا کہ کبھی فرصت ملی تو میں تم کو ایک بات بتاؤں گا ، بالآخر انھوں نے ایک مدت کے بعد یہ بات بتائی اور ایک دن صبح کو جب میں حسب دستور قرآن پاک کی تلاوت کر رہا تھا

<sup>&</sup>quot;اقبال کے نظریہ ان کے ایک پہلو پر ہم ساع کے سلسلے میں آئندہ مث کریں گے ۔ مث کریں گے ۔

<sup>،</sup> ٩ \_ ڈاکٹر ابو سعید نور الدین ۔ اقبال اور تصوف اسلام ۔

مه م ايضاً مقاله اصل متن صفحه ١٦١ م

تو وہ سیرے ہاس آئے اور فرمایا ، بیٹا کہنا یہ تھا کی ہم قرآن پڑھو تو یہ سمجھو کہ قرآن تم ہی ہر اترا ہے ، یعنی اللہ نعاللی خود تم سے ہم کلام ہے ۔"

مطفوظات اقبال میں علامہ کے احباب اور نیاز مندوں کے متعدد بیانات ملتے ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ قرآن حکیم کی تلاوت کا ایک خاص اثر ان پر ہوتا تھا۔ مثلاً مرزا جلال الدین کا بیان ہے : "

''اکٹر مجالس میں ڈاکٹر صاحب سے قرآن حکم کے رموز سننے کا بھی ہمیں موقع ملتا ، وہ فقہ میں کسی خاص سکول کے ہابند نہ تھے گو عام طور پر لوگ انھیں سنی ہی سمجھتے رہے ہیں اور وہ اپنے امور میں اہل سنت ہی کے شعار کے ہابند تھے ۔ مسائل شرعی میں وہ بڑی آزاد خیالی کے ساتھ گفتگو فرمایا کرتے تھے اور دوران بحث میں کہا کرتے خدا کا ارشاد ہے : فتفکروا و تدہروا ، اجتہاد ہر شخص کا فطری حق ہے اور وہ ساری عمر اسی پر عمل پیرا رہے ۔''

اگرچہ ہمیں مہزا جلال الدین کی امر روایت سے اتفاق نہیں کہ علامہ اقبال نے یہ فرمایا ہو گا کہ ''اجتہاد ہر شخص کا فطری حق ہے" کیونکہ اس اصول کو تسلیم کر لیں تو دین میں اختلاف اور افتراق کے درواز ہے کھل جانے ہیں ۔ اجتہاد کے فطری حق کو تسلیم کرنے کے باوجود اجتہاد کرنے والوں میں بعض صلاحیتوں کا ہونا ضروری ہے : اس کا علم دین مسلم اور قابل اعتبار ہو ، وہ عربی زبان و ادب ، اس کے محاورہ اور اسلوب پر قدرت رکھتا ہو ، علوم شرعیہ پر اس کی نظر ہو ، اس کے قول و فعل سے عموماً اسلام کے بیادی افتار و خیالات ، عقائد و عبادات کی تائید ہوتی ہو ، اپنے اعلان میں صالح ہو اور اس کی نیت دین کی تفہم ہو ۔ جب کسی اعلان میں صالح ہو اور اس کی نیت دین کی تفہم ہو ۔ جب کسی

شخص میں یہ اوصاف جمع ہو جائیں تو پھر وہ اجتہاد کرنے کی جرأت کر سکتا ہے۔ ورآن میں غور و فکر کی دعوت سوجود ہے اور ہار بار عناطیں کو آیات اللہی پر غور درنے اور ان سے نتائج ٹکالنے کی دعوت دی گئی ہے اور اس طرح انفرادی اور اجتہاءی سطح پر فکر و تدبر کا دروازہ بند نہیں ہے تاہم اس کا مطلب آزاد خیالی کی وہ نوست نہیں جس کا اظہار اسلام کی ناریج میں آکٹر ، ہوا ہے اور ساویل سے وہ صورت پدا ہوئی دم

## خود بدلتے نہیں فرآن کو بدل دیتے ہیں

\*علامه افبال نے خود رموز بیحودی میں ایک بند کا عنوان رکھا ہے ''در معی اینکہ در زمانہ' انحطاط تقلید از اجتہاد اولی تراست'' (ص سم ۱) اور یہ شعر :

اجتهاد الدر زمان العظاط قوم را بربهم سمى بيجد بساط ز اجتهاد عاال كم نظر اقتدا بر، رفتكان معفوظ نر

يرو ـ ايضاً من برير ـ

خواجہ عد الوحید ماحب ہے بھی یاد ایام کے عنوان سے ملفوظات اسی شامل مضمون (ص ، ۱۰) میں اس کی تالید کی ہے ''ایک بہت بڑی خوشخبری جو ڈاکبر صاحب ہے سنائی یہ تھی کہ وہ اپنے دل میں اس بات کی زبردست خواہش رکھتے ہیں کہ قرآن حکیم کی تعلیم پر اپنے خیالات مقصل طور پر کتابی صورت میں ظاہر قرمائیں ۔ وہ قرمائے تھے میں نے اپنے خیالات کا بڑی تفصیل سے اشعار میں اظہار کر دیا ہے لیکن ابھی میرے دل میں ان سے بھی بڑی چیز ہے جسے ہی لیکن ابھی میرے دل میں ان سے بھی بڑی چیز ہے جسے قرآن حکیم کی شرح کی صورت میں ظاہر کرنے کی آرزو رکھتا ہوں ''۔

لکن ایسا نہ ہو سکا۔ شاید علامہ تفسیر قرآن لکھنے کی دشواریوں اور اس کے لیے مناسب پس منظر سے مطمئن نہ تھے۔ مطالب فرآنی کے بارے موزا جلال الدین کی رائے یہ ہے:

''مطالب قرآنی پر ان کی نظر ہمیشہ رہتی ، کلام ہاک کو پڑھتے تو اس کے ایک ایک لفظ یر خور کرتے بلکہ نماز کے دوران میں جب وہ باواز بلند پڑھتے تو وہ آیات قرآن پر فکر کرنے اور ان سے متأثر ہو کر رو پڑتے ۔''''

قرآن حکیم کے سلسلے میں علامہ اقبال کا ایک مشہور شعر ہے:

یہ بات کسی کو نہیں معلوم کہ مومن قاری نظر آتا ہے حقیقت میں ہے قرآن

یہ انداز خالص صوفبانہ ہے کہ فاری پر قرآن کی کیفیت طاری ہو جائے اور وہ حقیقت میں اپنی فکر ، اپنے عمل ، اپنی ذات میں قرآن کے مطابق یہاں تک ہو جائے کہ وہ خود قرآن بن جائے ۔ اس سلسلر میں ایک گفتگو ملفوظات میں ڈاکٹر سعید اللہ صاحب کی ہے:

هو ـ ايضاً ص ٨ ـ ـ

رجے۔ ہمہ اوست مذہبی مسئلہ نہیں یہ فلسفہ کا مسئلہ ہے۔ وحدت اور کثرت کی بحث سے اسلام کو کوئی سرو کار نہیں۔ اسلام کی روح دوحید ہے اور اس کی ضد کثرت نہیں شرک ہے۔ وہ فلسفہ اور وہ مذہبی تعلیم جو انسانی شخصیت کے نشو و کما کے بنافی ہو لیے کار چیز ہے۔ نصوف نے Scientific روے کو بہت نقصاں پہنچایا ہے۔ ڈاکٹر کے پاس نہیں جاتے تعوید دلاش کرتے ہیں۔ گوش و چشم بند کرنا اور صرف تعوید دلاش کرتے ہیں۔ گوش و چشم بند کرنا اور صرف جد و جہد سے کرنے کی جگہ سہل طریقوں کی نلاش ہے۔ جد و جہد سے کرنے کی جگہ سہل طریقوں کی نلاش ہے۔ خالص اسلامی بصوف سے مراد ہے۔ خالص اسلامی بصوف یہ ہے نہ احکام اللہی انسان کی اپنی ذات کے اسلامی جائیں۔"

یہ بات کسی کو نہیں معلوم کد سومن قاری نظر آتا ہے حقیقت میں ہے قرآن

پھر فرمایہ: انا الحق کے معنی یہ نہیں کہ میں خدا ہوں بلکہ اس کو یوں سمجھنا چاہیے کہ انا ہی اصلی چیز ہے ۔ بندہ اگر خدا میں گم ہوگیا تو اس نے اپنی ہستی مٹا دی ۔

ڈاکٹر سعد اللہ صاحب کے حوالہ سے علامہ اقبال کا یہ بیان نصوف کے باب میں خاص اہمیت رکھتا ہے کبونکہ اس میں انھوں نے اختصار کے ساتھ یونانی مصوف، ایرانی مصوف، ہندوستانی تصوف

۹۹ - ایضاً ص ۲۰۰ - ۲۰۸

اس بیان کو دیکھیے اور پھر ملفوظات میں ہی (ص ۱۳۵) خلیفہ عبدالحکیم صاحب سے منسوب یہ فقوہ ''ایک روز میں نے ڈاکٹی خلیفہ عبدالحکیم صاحب سے پوچھا کہ آپ اقبال کے فلسفہ' شعر کی توضیح کن الفاظ میں کریں گے ؟ انھوں نے جواب دیا ''اقبال قرآن کے شاعر ہے اور شاعر کا قرآن ہے ۔''

اور اسلامی تصوف کی اصطلاحی الک الگ کر کے اس کا اعتراف کیا ہے کہ جسے اسلامی تصوف کہتے ہین وہ اپنے ملخذ اور سزاج کے اعتبار سے اس قسم کے دوسر سے مسالک سے مختلف ہے جن کے لیے ہم یکساں طور پر تصوف کی اصطلاح استعال کرتے ہیں۔ دراضل تصوف کے ان سیلانات کو (Mysticism) کہنا زیادہ مناسب ہے جس کا ترجمہ اکثر حضرات نے رمزیت کیا ہے۔ صوف اور تعموف کی اصطلاح صرف مسلمان صوفیہ کے لیے مخصوص سوف اور تعموف کی اصطلاح صرف مسلمان صوفیہ کے لیے مخصوص ہے اور باوجود مشترک عناصر اور سلتے جاتے اثرات و میلانات کے یہ اپنے ماخذ اور مزاج میں امتیازی خصوصیات کے حامل ہیں۔

اس بیان میں توحید اور وحدت الوجود میں خلط مبحث کے سلسنے میں بھی اقبال کی ایک وضاحت ملتی ہے۔ یہ وضاحت اور تشریح علامہ اقبال سے پہلے بھی کی جا چکی تھی کہ توحید اور وحدت الوجود کا نظریہ ایک نہیں ہے اور نوحید کی ضد کترت نہیں شرک ہے ۔ اس مضمون میں کئی اور بیانات تصوف اور صوفید سے متعلق ہیں ۔ مثلاً

"تصوف کی بحث دست غیب اور بخشش کے سوال کولے آئی۔ ڈاکٹر صاحب نے فرمایا کہ یہ قصے سمجھ میں تو نہیں آتے مگر ان کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا ، ممکن ہے کبھی سمجھ میں آ جائیں ۔''

اس قسم کے واقعات کی بعض مثالیں پیش کی ہیں جن میں سے تین مثالیں علامہ اقبال نے اس طرح بیان کیں کہ ان کی تصدیق کرتے ہوں ۔ اگلا سوال 'جن' کے متعلق تھا ، اس کے جواب سے جاں محث نہیں ، لیکن اس جواب میں علامہ اقبال کا یہ اعتراف قابل نحور ہے:

''یہ بھی ممکن ہے کوئی مخلوق ایسی ہو جسے ہم دیکھ

نہیں سکتے۔ کئی رنگ ہیں جنھیں ہاری آنکھیں نہیں دیکھ سکتیں کئی آوازیں ہیں جنھیں ہارے کان نہیں سن سکتے۔'' صوفیہ کا تجربہ اسی قسم کا ہے۔ ظاہر ہے اگر کوئی شخص آن منازل و مراحل اور ان تجربات سے نہ گزرا ہو وہ کیسے ان سے آگاہ ہو سکنا ہے اور کیسے ان کی نائید یا ذھیدیق کو سکتا ہے۔

توحید پر امان کے لیے رسالت پر امان اور رسول م اکرم کی سوت کی تصدیق دل سے اور زبان سے اور یہ کم آپ نبی آخر ہیں اور نبوت و رسالت آپ پر ختم ہوئی ضروری ہے۔ اسلامی تصوف میں بھی اس کی اہمیت مسلم ہے اور صوفیہ اپنے مسلک کی تائید میں ہر ،وفع ہر احادیث کے حوالے سے استدلال کرنے ہیں۔ اصل پہلو اس کا یہ ہے کہ صوفیہ کے یہاں طے مدارج و منازل میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات بڑی اہمیت رکھتی ہے اور عشق کے مقام میں عشق رسول مان مدارج اور منازل طر کرنے کی ایک ضروری شرط ہے۔ صوفیا اپنے تمام سلسلوں کو خواہ حضرت علی کرم اللہ وجہ کے وسیلہ سے یا حضرت ابوبکر رخ کے وسیلہ سے آپ پر ختم کرتے ہیں آپ کی محبت جس طرح ہر مسلمان کے لیے جز و ایمان ہے اسی طرح صوفیہ کے لیے بھی حرز جان اور باعث عرفان ہے۔ افبال کے بہاں عشق رسول م کے موضوع ہر اس کثرت سے اشعار ملتے ہیں جن سے آن کے اس مسلک کی مائید ہوتی ہے۔ عشق کی بحث میں اس سلسلے کے بهض اشعار ہم مثنوی اسرار خودی سے نقل کر چکر ہیں ـ چند اشعار اور دیکھیے ۔ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کی نعت میں ایک واقعہ بیان کیا ہے کہ کسی جنگ میں گرفتار ہو کر آنے والے فیدیوں میں سردار طے کی دختر بھی تھی ۔ یہ وہ قبیلہ تھا جس کا سردار حاتم اپنی فیاضی کے لیے مشہور تھا۔ زنجیر اس دختر کے پاؤں میں تھی اور وہ بے بردہ شرم و حیا سے گردن جھکائے تھی ۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب اسے بے پردہ دیکھا تو خود اپنی چادر اسنے پیش کر دی ۔ یہ واقعہ پیان کر کے جذبات کی شدت سے مغلوب ہو کر علامہ اقبال فرمائے بیں:
(ص ۲۲-۲۲-۲۱)

ما ازان خاتون طے عریان تریم پیش اقوام جہان ہا ست او روز محشر اعتبار ما ست او در جہان ہم پردہدار ما ست او لطف و قہر او سرایا وحمتے آن بیاران آین باعدا رحمنے

شور عشقش در نئے خاموش من می تید صد نغمہ در آغوش من

در تهید دمبدم آرام من گرم تر از صبح محشر شام من او ابر آزار است و من بستان او تاک من مناک از باران او چشم در کشف محبت کاشتم از تماشا حاصلے برداشتم

خاک یثرب از دو عالم خوشتر است این شمورے که آنجا دلبر است کشته انداز ملا جامیم نظم و نثر او علاج خامیم شعر لبریز معانی گفنه است

در ثنائے خواجہ گوہر سفتہ است

نسخه کونبن را دیباچه او ست جمله عالم بندگال و خواجه او ست

\* \* \*

اور رموز بیخودی کے یہ اشعار دیکھیے:

معنی حرفم کنی تحقیق اگر بنگری با دیدهٔ صدیق رض اگر

مونت قلب و جگر گردد نبی <sup>م</sup> از خدا محبوب نر گردد نبی

از رسالت بهمنوا گشتیم ما بهمنفس بهم مدعا گشتیم ما

عشق رسول می کے سلسلے میں آن کے ملفوظات اور مکاتیب میں متعدد بیانات ملتے ہیں ۔ ملفوظات میں کو حکیم محمد حسن فرشی فرمائے ہیں :

عه - طبع دوم ، ص ۸۳-۸۳ -

الله ماحب سے جس قدر قریب ہوتا گیا اسی قدر ان کی عظمت کا مجھے زیادہ احساس ہوتا گیا ۔ یہ اس تعجب انکیز تھا کہ فلسفہ کی گہرائیوں پر اس قدر عبور حاصل کرنے کے باوجود مفہب سے اس قلو متأثر تھر ۔ جب تک ان کو قریب سے نہ دیکھا جائے اس شیدگی اور عشق کا اندازہ کرنا مشكل ہے جو أن كو اسلام أور حضرت پيغمبر عليه الصلواة والسلام سے تھا۔ ایک رات میں آف کی خدمت میں حاضر تھا کہ حضور (صلی اللہ علیہ وسلم) کی سنت کا ذکر شروع ہوگیا ، تکلیف کی پروا نہ کرتے ہوئے آپ نے اس کی پیروی کی بیعد تاکید فرمائی ۔ ثابت کیا کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کا پیکر اطہر مجسم اسلام ہے ، آپ اسلام ااور ایکان کی تفسیر ہیں اور خود حضور م کے اسوہ حسنہ دریافت کرنا ہو تو قرآن مجید کا ہر حرف اس کی طرف اشارہ کرتا ہے ۔ قرآن حکم سے ان کو بیحد شغف تھا ۔ وہ بچین سے بلند آواز سے قرآن پڑھنر کے عادی تهرِ۔ فرآن حکیم پڑھتر ہوئے وہ بیحد متأثر ہونے تھر ۔ آواز ببٹھ جانے کا انھیں سب سے زیادہ قلق یہ تھا کہ وہ قرآن عزیز بلند آواز سے نہیں پڑھ سکتے تھے ۔ بیاری کے دنوں میں بھی جب کبھی کسی نے قرآن حکیم کو خوش الحانی سے پڑھا تو آن کے آنسو جاری سوگئے اور ان پر لرزش اور ابتزازکی کیفیت طاری ہوگئی ۔ حضور علیہ الصلواۃ والسلام كا يبحد احترام كرت تهم اور اگر جديد تعليم يافته مسايل محمد \* صاحب كمهتا تو بيحد تكليف محسوس كرتے ـ"

رسول آکرم صلی الله علیہ وسلم سے محبت اور آپ کے حسن خلق کی تعلیم اقبال رحمة الله علیہ کو بچپن سے نصیب ہوئی تھی ، اس سلسلے میں انھوں نے اپنا ایک قصہ مثنوی رموز بیخودی میں :

۹۸ - رموز بیخودی ص ۱۵۰ -

است کے عنوان سے لکھا ہے کہ ان کے آغاز شباب میں است کے عنوان سے لکھا ہے کہ ان کے آغاز شباب میں ایک فقیر نے ان کے دروازے پر صدا لگائی اور پیمم صدا لگاتا رہا۔ بقول ان کے آغاز ایام شباب نھا جس میں عقل صواب و ناصواب میں ممیز نہیں کرتی ، چنانچہ انھوں نے عصد میں آ کر فقیر کے سر پر ڈنڈا رسید کیا۔ اس واقعہ کا جو اثر آن کے والد پر ہوا پہلے وہ سنے:

از مزاج من پلر آزرده گشت لاله زار چهرهاش افسرده گشت بر لبش آی جگرتاب رسید درمیان سبنه او دل تپید کوکیے در چشم او گردید و ریخت برسر مژگان دمے تابید و ریخت برسر مژگان دمے تابید و ریخت لرزد از باد سحر در آشیان در تنم لرزید جان غافلم رفت لیلائ شکیب از محملم

آن کے والد کی یہ حالت کیوں ہوئی ، یہ آن کی زبان سے سنیے :

گفت فردا است خیر الرسل م جمع گردد پش آن سولائے کل غازیان ملت بیضائے او حافظان حکمت رعنائے او

ہم شہیدائے کہ دین را عجت اند مثل الخِم در فضائے ملت الد زابدان و عاشقان دل فگاو عالمان و عاصيان شرمه ار دوميان انجمن كردد بلند ناله بآئے، این گدائے دودسند اے صراطت مشکل از ہے مرکبی من چه گویم چو مرا پرسلم نبی حق جوانے مسلمے با تو سیرد کو نصیبے از دہستانم نبرد از تو این یک کار آسان سم نشد · یعنی آن انبار کل آدم نشد دو ملاست نرم گفتار آن کریم من رہین خجلت و آمید و ہم اندکے اندیش و بادآر اے پسر اجتماع - امت عير البشر م باز این ریش سفید من نگر لرزهٔ بیم و آمید ِ من نگر بر پدر این جور نازیبا مکن پیش مولا بنده را رسوا مکن . غنچه از شاخسار مصطفتی م كل شو از باد بهار مصطفئي ۴

از بهارش رنگ و بو باید گرفت بهرهٔ از خلق او باید گرفت

اور اس کے بعد علامہ اپنے پیرو مرشد مولانا روم کے حوالے کی طرف رجوع کرتے ہیں :

مرشد روسی چر خوش فرموده است آنکه یم در قطره اش آسوده است

ومگسل از ختم الرسل ایام خویش تکیه کم کن برفن و برگام خویش''

فطرت مسام سرایا شفقت است در جمان دست و زبانش رحمت است

اس کے بعد رسول اکرم (صلی الله علیہ وسلم) کی رحمت اور آپ کے حلق عظیم کی مدح ہے اور یہ کہ ملت اسلامیہ کے لیے آپ کا اتباع کامیابی و کامرانی کی دلیل ہے۔ عشق رسول (صلی الله علیہ وسلم) کے سلسلے کے بعض اور اشعار دیکھیم:

به منزل کوش مانند می نو درین نیلی فضا بر دم فزون شو

مقام خویش اگر خواهی درین دهر بحق دل بند و راه سصطفلی <sup>م</sup> رو!

(ارمغان حجاز ص ۸۹)

بہ پایان چون رسد این عالم پیر شود ہے ہددہ ہر پوشیدہ تقدیر

مکن رسوا حضور خواجه ماوا حمامه من ز چشم او نهان گیر (ارمغان حجاز ص ۲۰)

\* \* \*

بدن واماند و جانم در تگ و پوست سوئے شہرے کہ بطحا در رہ اوست

تو باش این جا و با خاصان بیامیز که من دارم هوائے منزل دوست (ارمغان حجاز س ۲۳)

باین هیری ره پترب گرفتم
نوا خوان از سرور عاشقانه
چو آن مرنجے که در صحرا سر شام
کشاید پر به فکر آشیانه
(ارمغان حجاز ، ص ۲۹)

\* \* \* \*

بیا اے ہمنفس باہم بنالیم من تو کشتہ شان جالیم دو حوفے برمراد دل بکوئیم بیاسۂ خواجہ م چشان را بمالیم بیاسۂ خواجہ م چشان را بمالیم

\* \* \*

بکوئے تو گداز یک نوا بس مہا این ابتدا این انتہا ہیں خراب جرأت آن دِند باكم خدا را گفت مارا مصطفلی بس\*

قطار نوریان در رهگذار است پئے دیدار او در انتظار است

(زبور عجم ، ۲۲۹)

جیسا کہ اس سے پہلے بھی لکھا جا چکا ہے اقبال کے نزدیک رسول اکرم (صلی اللہ علبہ وسام) کی ذات پاک انسان کامل کا بمونہ ہے ۔ بعض حضرات کے خبال میں اقبال نے مرد کامل کے تصور میں بعض مغربی فلاسفہ کے خیالات اور نظریات سے استفادہ کیا ہے ۔ کہا جاتا ہے کہ وہ خاص طور پر جرمن مفکر نظشے کے مرد آپن کے تعبور سے متاثر ہوئے ہیں اور آن کے اپنے مرد ہومن اور انسان کامل میں فوت اور شو دت کے عناصر مرد آپن کے تعبور کے عناصر کامل میں فوت اور شو دت کے عناصر مرد آپن کے تعبور کے عناصر سے ملتے حلتے ہیں ۔ نظشے کے بعض خیالات کا اثر اقبال پر ضرور ہوا ہے ۔ ''قلب او موہن دماغش کافراست'' کی تنقید سے ہی نظشے کے ہارے میں ان کے ردعمل کا اظہار ہوتا ہے کہ وہ اس کے ہندی فکری مزاج کو کافراند سمجھتے ہیں لیکن تسخیر کائنات کا جو محسب نظشے کے انسان کامل کے پیش نظر ہے وہ اقبال کے بیش نظر ہے وہ اقبال کے انسان کامل کا بھی نصور ہے ۔

علامہ افبال کے تجزیے کے مطابق افلاطونی اور نوافلاطونی فلسفہ نے مشرق اور مغرب کے اکبر مفکرین کنوامتاثر کیا اور نہ صرف مسلمانوں ۔بلکہ پورپ کی بھی اکثر قوموں پر اس کے سکر آفرین فلسفے کا اثر ہوا جس نے ان اقوام کوزعملی طور پر کمزور اور جد و جہد سے محروم کر دیا ۔ وہ افلاطون کو راہب دیرینہ ،

<sup>\*</sup>اشاره حضرت ابوبکر صدیق ﴿ کی طرف ، یه واقعه بیان بو چکا ہے۔

اور ''ازگروہ گوسفندان قدیم'' کہتے ہیں ۔ کہتے ہیں کہ ایک اکیلا بھیڑیا جب بھیڑوں کے ایک ہورے کلے پر حملہ کر تا ہے تو بھیڑیں جائے مدافعت یا مجاؤ کے بھیڑیے کے سامنے خود کو پیش کر دیتی بیں ۔ معنوی اسرار خودی میں تفصیل کے ساتھ اس پر تبصرہ کیا ہے:

> راسب ديريند افلاطون حكيم از گروه گوسفندان قديم

رخش او در ظلمت معقول گم در کمستان وجود افگندنه سم

آنچنان افسون نا محسوس خورد اعتبار از دست و چشم و گوش برد

گفت سر زندگی در مردن است شمع را صد جلوه در افسردن است

برتخیل بائے ما فرمانرواست . جام او خواب آور و گیتی ریاست .....

گوسفندے در لباس آدم اللت محکم اللہ مات محکم اللہ بر جان صوف محکم اللہ

فکر افلاطون زیان را سود گفت حکمت او بود را نابود گفت

منکر بینگامه موجود گشت منکر بینگامه منگر بینگامه مینگامه اعیان نا مشهود گشت

زنده جان را عالم امکان خوش است مرده دل را عالم اعیان خوش است آپوش ہے بہرہ از لطف خرام لفت رفتار برکبکش حرام قوسها از سکر او مسموم گشت خفت و از ذوق عمل محروم گشت

ان اشعار سے صاف ظاہر ہو جاتا ہے کہ اقبال کو افلاطوئی فکر ہر سب سے ہڑا اعتراض یہ ہے کہ یہ نفی خودی کی تعلیم ہے جس سے انسان ذوق عمل سے محروم ہو جاتا ہے۔ جو شخص دنیا کو محف خواب و خیال ، ایک دھو کہ اور وہم سمجھے جس کے نزدیک یہ کائنات محض نقش خیالی ہو وہ تسخیر کائنات کے چکر میں کیوں پڑے گا۔ قرآن حکیم میں بار بار اس کائنات کے بارے میں ارشاد ہوا ہے کہ ہارے ہر طرف آیات اللمی ہیں جن پر غور کرنے کی بار بار دعوت دی گئی ہے۔ سورہ البقرہ میں ارشاد ہوا ہے:

"تمھارا خدا ایک ہی خدا ہے۔ اس رحان اور رحم کے سوا کہئی اور خدا نہیں ہے (اس اٹل حقیقت کی نشانیوں پر غور کرو ، اگر تم صاحب عقل ہو) بلاشبہ آسانوں اور زمینوں کی ساخت میں رات اور دن کے پیمم ایک دوسریہ کے بعد آنے میں ان کشتیوں میں جو انسان کے نفع کی چیزیں لیے ہوئے دریاؤں اور سمندروں میں چلتی پھرتی ہیں بارش کے اس پانی میں اور سمندروں میں چلتی پھرتی ہیں بارش کے اس پانی میں زندگی بخشتا ہے اور اپنے اسی انتظام کی بدولت زمین میں ہر قسم کی حاندار مخلوق کو پھیلاتا ہے ، ہواؤں کی گردش میں افسم کی حاندار مخلوق کو پھیلاتا ہے ، ہواؤں کی گردش میں اور زمین کے درمیان تابع فرمان بنا کر رکھے گئے ہیں ہے شار نشانیاں بیت ان لوگوں کے لیے بنا کر رکھے گئے ہیں ہے شار نشانیاں بیت ان لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں۔"

سوره ق ـ میں ارشاد ہے: (۸-۸)

تعود نہیں کیا ؟ ہم نے اسے کیسا بنایا ؛ اور اس کے منظر کو کہور اس کے منظر کو کہور اس کے منظر کو کہور کو کہور کو کہور کو کہور کو کیسا سجایا ہے ، اور اس طرح زمین پر غور کو و ، ہم نے اس کو فرش کی طرح بھیلا دیا ہے اور اس میں پہلاوں کے اس کو فرش کی طرح بھیلا دیا ہے اور اس میں پہلاوں کے لنگر ڈال دیے ، بھر اس میں قسم تسم کی خوش منظر نباتات اگائیں ، بصیرت اور بدایت اور یاددہائی کا سامان ہے بہار اس بندے کے لیے جو حق کی طرف رجوع ہو ۔ ،

## اور سورہ النمل (آیت ۸۹) میں دیکھیے:

''کیا آن لوگوں نے نہیں دیکھا کہ ہم نے ﴿تاریک رات بنائی کہ یہ اس میں آرام و سکون حاصل کریں اور دن کو روشن (کہ دوڑ دھوپ کریں) بلاشبہ رات دن کے اس آئے ' جانے میں ہڑی نشانیاں ہیں ایمان لانے والوں کے لیے ۔''

## سورہ الرعد (آیت م) میں ارشاد ہے:

"اور زمین میں (طرح طرح کے) قطعات ہیں ، ایک دوسرے سے ملے ہوئے ، انگور کے باغ ہیں ، کھیتیاں ہیں ، کھجور کے درخت ہیں ۔ کچھ زیادہ شاخوں والے ہیں اور کچھ ایک ہی تنے والے ، سیراب سب کو ایک ہی پانی کرتا ہے مگر مزے میں ہم نے کسی کو کسی سے زیادہ جتر بنا دیا ہے ۔ ان میں جت سی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں ۔"

غرض جیساکہ عرض کیا گیا قرآن حکیم میں کارنامہ تخلیق کائٹات کا بار بار ذکر اور اس کی اہمیت کا احساس دلایا گیا ہے اور اہل فکر و فہم کو اس پر غور کرنے کی دعوت دی گئی ہے۔ اگر یہ سازا کھیل بھض فریب ہوتا تو اس پر غور کرنے کی اتنی ضرورت کیا تھی اور یہ امر واقعہ ہے کہ اگر انسان فکر افلاطونی

پر قائم وہتا تو آج جو اِنسان کی نرق ہے اس کا وجود نہ ہوتا اور انسان جو واقعی ستاروں پر کمند ڈال رہا ہے ترک دنیا اور فرار کی بنوات شاید تهذیب کے اس مرحلہ تک بھی نہ پہنچا ہوتا ۔

اس اقتباس میں اقبال نے صوفی سے اپنی بیزاری کا اظہار بھی اسی بناء پر کیا ہے کہ اس کا انداز فکر افلاطونی ہے -

## حكم او برجان صوفى محكم است

یعنی ایسے صوفیا جن کے بہاں افلاطونی فکر نہ ہو بلکہ قرآنی فکر ہو، جو انسان کو عمل اور جد و جہد کی دعوت دیتی اور زندگی کا ایک حرکی نظریہ بخشتی ہے جو افبال کے نزدیک اصل تصوف اسلامی ہے جس سے آن کو اختلاف نہیں ۔

ظاہر ہے علامہ افبال ان معنوں میں صوفی نہ تھے جو ہیسویں صدی میں صوفی کا عرف عام مھا تاہم اُن کے ہماں وہ روایت جو جو اسلامی تصوف کی روایت مھی اور وہ اصطلاحات تصوف جو مسلمان صوفی شعرا استعال کرتے تھے اور اکثر وہ انداز بیان جو صوفیانہ ہے اس کی مثالیں بھی اُن کے یماں موجود ہیں ۔ اب ہم ان معناصر کا جائزہ لیتے ہیں ۔

صوفیوں کے نزدیک مسلک تصوف میں رہبری اور رہنائی کے لیے کسی مرسد یا رہبر کامل کی ضرورت ہوتی ہے کیونکہ یہ راستہ ہڑا کٹھن اور طرح طرح کے خطرات سے گزرتا ہے۔ پیرو مرشد جو خود ان مختلف مقامات اور احوال سے گزر چکا ہوتا ہے جن میں سے اکثر ایسے ہوتے ہیں جو سالک کے تجربے میں پہلی مرتبہ آتے ہیں۔ حافظ کا مشہور شعر ہے:

بہ مے سجادہ رنگین کن گرت ہیر مغان گوید کہ سالک ہے خبر نبود ز راہ و رسم منزلہا ماللا کا انداز بیان اقبال کے نقطہ تیلو سے ناہسندیدہ ہے لیکن اپنے فقصوص انداز میں حافظ جس حقیقت کو بیلان کرنا جاہتے ہیں اپنے تسلیم کرئے ہیں ۔ جیسا کہ ہم اس سے پہلے لکھ بکے ہیں علامہ اقبال خود ایک صوفیانہ سلسلے میں بیعت تھے اور نقف صوفیائے میں میونیائے کرام سے ان کی عقیدت کی شہادت ان کے کلام میں باب ملتی ہے ۔ اس موضوع پر ہم کسی قدر تفصیل سے اظہار بیال کریں گے ۔ لیکن نهاں خاص طور پر مولانا جلال الدین رومی یا ذکر کرنا ضروری ہے جن کو اقبال نے اپنا پیرو مرشد تسلیم کیا یہ اور اکثر اپنے افکار و خیالات ، نظریات و تصورات کی تاثید میں ولانا روم کے کلام کا حوالہ دیا ہے ۔ پہلے اس سلسلے میں ولانا روم کے کلام کا حوالہ دیا ہے ۔ پہلے اس سلسلے میں باتبال کے بعض اعتراضات دیکھیے:

وقتِ است که بکشایم میخانه ٔ روسی باز پیران ِ حرم دیدم در صحن ِ کلیسا مست (مثنوی مسافر ص ۳۰)

پیر رومی را رفیق راه ساز تا خدا بخشد ترا سوز و گداز زانکه رومی مغز را داند ز هوست هائ او محکم فتد در کوئ دوست شرح او کردند و او را کس ندید معنی او چون غزال از ما رمید رقص تن از حرف او آموختند چشم را از رقص جان بردوختند رقص تن در گردش آرد خاک را رقص جان برهم زند افلاک را رقص جان برهم زند افلاک را

علم و حكم از رقص جان آيد بدست

ہم زمين ہم آسان آيد بدست

فرد از وے صاحب جذب كلم الله ملت از و ہے وارث ملک عظیم

رقص جان آموختن كارے ہود

غير حق را سوختن كارے بود

تاز نار حرص و غم سوزد جگر

جان برقص اندر نيايد اے پسر

(جاويد نامه ٢٠٨)

گسستہ تار ہے تیری خودی کا ساز اب تک کہ تو ہے نغمہ ٔ رومی سے بے نیاز اب تک

(ضرب کلیم ، ص ۱۲۱)

فردوس میں رومی سے یہ کہتا تھا سنائی مشرق میں ابھی تک ہے وہی کاسہ وہی آئ

حلاج کی لیکن یہ روایت ہے کہ آخر اک مرد ِ قلندر نے کیا راز خودی فاش اک مرد ِ قلندر نے کیا راز خودی فاش (ضرب کلیم ، ص ۱۱۸)

\* \* \*

نہ اٹھا پھر کوئی رومی عجم کے لالہ زاروں سے وہی آب و گل ایران ، وہی تبریز "ہے ساقی (بال جبریل ، ص ۱۱)

اسی کشمکش میں گزریں مری زندگی کی راتیں کبھی سوز و ساز رومی کبھی پیچ و تاب رازی (بال جبریل ، ص ۱۵)

S. C. M. W. W. C. معینت بور روم سے عبد یہ سوا یہ راز کاش لاکہ ے لأكه حكم سر هيب ، ايك كانم سر يكف ﴿بِالْيَ جِبِرِيلُ ، ص ٢٩) .

اگر سیآید آن دانائے رازے بده او را نوائے دل گدازے

ضمیر امتان را می کند پاک کلیمے یا حکیمے نے نوازے (ارمغان حجاز، ص ۱۸)

چو رومی در حرم دادم اذان من ازو آموختم اسرار جان من به دور فتنه عصر کهن او به دور فتنه عصر روان من (ارمغان حجاز ، ص مے)

بروئے من در دل باز کردند ز خاک من جهانے ساز کردند

ز فیض او گرفتم اعتبارے که با من ماه و انجم ساز کردند (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۷)

ز روسی گیر اسرار فقیری کہ آن فقر است محسود امیری حذر زان نقر و درویشی که از وسط رسیدی بر مقام سر بزیری (ارمغان ِحجاز ، ص ۱۰۸)

\* \* \*

خودی تا گشت مهجور خدائی به نقر آموخت آداب کدائی

ز چشم ست رومی وام کردم سرورے از مقام کبریائی (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۸)

\* \* \*

مرا از منطق آید بوئے خامی دلیل او دلیل نا تمامی بسته درہا را کشاید بویم بسته درہا را کشاید دو بیت از پیر رومی یا ز جامی (ارمغان حجاز ، ص ۱۸۹)

\* \* \*

عطا کن شور رومی سوز خسرو عطا کن شور و اخلاص سنائی عطا کن صدق و اخلاص سنائی چنان با بندگی در ساختم من ند گیرم گر مرا بخشی خدائی در ارمغان حجاز ، ص ۱۸)

\* \* \*

یکام شود دگر آن کیمیس سے زیز که با جامی نیرزد سلک پرویز ز اشعار جلال الدین اروسی به ديوار حريم دل بياويز، (ارمغان حجارٌ ، ص ١٠٠٠)

> \* \* \* \* بكير از ساغرش آن لاله رنگے کہ تناثیرش دہد لعلے بہ سنگے

غزالے را دلے شیرے بہ بخشد بشوید داغ از پشت پلنگے (ارتبغان حجاز ، ص ۱۰۵)

نصیبے بردم از تاب و تب او شبم مانند روز از کوکب او غزالے در بیابان حرم بین که ریزد خندهٔ شیر از لب او (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۵)

\* \* \* سراپا درد و سوز آشنائی وصال او زباندان جدائی جال عشق گیرد از مئے او نصیبے از جلال کبریائی (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۹

گره از کار این ناکاره وا کرد غبار ریگذر را کیمیا کرد

نئے آن نےنواز پاک بازے مرا باعشق و مستی آشنا کرد

(ارمغان حجاز ، ص ۲۰۹)

یہ اشعار علامہ اقبال کے کلام کے مختلف مجموعوں سے جستہ جستہ منتخب کیے گئے ہیں اور ان سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اس قسم کے اشعار اور بھی آسانی سے تلاش کیے جا سکتے ہیں۔ ان میں خود رومی کے وہ اشعار یا مطالب یا افکار و نظریات شامل نہیں ہیں جن سے اقبال کے ان اعتراضات کی تائید و تصدیق ہوتی ہے ۔ ہم اس سلسلے میں آگے چل کو کسی قدر تفصیل سے اظہار خیال كريں كے - يهاں أن اشعار كے پيش كرنے كا مقصد يہ ہے كہ اقبال اور روسی میں اس رشتہ کی نوعیت کیا ہے اور فکر روسی سیں وہ کون سے عناصر اور اجزا ہیں جن سے اقبال نے اپنی فکر و فن میں اکتساب فیض کیا ہے۔ علامہ اقبال روسی کے اس تصوف کے مداح نہیں جس میں بقول ان کے رومی کے اشعار کا مقصد محض وجد و رقص ہو ۔ بلکہ بعض حضرات اپنی کم فہمی کی بنا پر مولانا کے مزار پر صوفیہ کے حلقے میں رقص کو سی مولانا کا مسلک تصوف قرار دیتے ہیں ۔ علامہ اقبال کے نزدیک رقص وہ ہے کہ جان کو رقص آ جائے ۔ رقص بدن تو ایک ادنئی اور اسفل شے ہے ۔ اصل تصوف مولانا روم کا وہ عشق ہے جس سے سوز و گداز پیدا ہوتا ہے اور جو سنگ کو لعل ہے بہاکی تاثیر بخشتا ہے۔ یہ تصوف صوفی کو عشق و مستی کے راز سے آشنا کرتا ہے۔ علم ظاہر کی منزل سے گزر کر عشق معرفت کی اس منزل پر پہ:چاتا ہے جہاں حقیقت آشکار ہوتی ہے اور جہل کا پردہ چاک ہو جاتا ہے۔ زندگی اپنے پورے جلال و جال کے ساتھ ساسنے آ جاتی ہے ۔

ساوید قامت علامہ اقبال کی ایک اپنیم قبتیف ہے۔ اس میں علامہ کو ہیر رومی علامہ کی اس روحانی سفر کی دامتان ہے، جو علامہ کو ہیر رومی کی صحبت میں نصیب ہوتی ہے۔ مناجات عمید آسانی اور نفعہ ملائک کے بعد عنوان ہے ''عمید زمینی ، آشکارا می شود روح حضرت رومی و شرح می دہد اسرار معراج'' اس میں رومی کی غزل اقبال کی اپنی زبان میں :

تشنه و دور از کنار چشمه سار می سرودم این غزل بے اختیار

بكشائے لب كم قند فراوانم آرزو ست بنائے رخ کہ باغ و گلستانم آرزو ست یک دست جام باده و یک دست زلف یار رقص چنین میانه میدانم آرزو ست گفتی ز ناز بیش مهنجان مها ، برو آن گفتنت کہ بیش مرنجا ہم آرزو ست اہے عشق تو زشوق پراگندہ گوئے شو اے عشق نکتہ ہائے پریشانم آرزو ست این آب و نان چرخ چوسیل است ہے وفا من ماهیم نهنگم و عانم آرزو ست جانم ملول گشت از فرعون و ظلم او آن نور جیب موسی عمرانم آرزو ست دی شیخ با چراغ ہمی گشت کرد شہر کز دیو و دد مآولم و انسایم آرزو ست

- La J. J. J.

to the

زین سمریان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رسم دستانم آرزو ست

گفتم کم یافت می نشود جسته ایم ما گفت آنکه یافت مینشود آنم آرزو ست

یہ غزل بظاہر عام صوفیاں شاعری کا ایک بمونہ ہے بالغصوص اہتدائی تین اشعار اس عشقیہ رمزیہ زبان اور اسلوب کے ترجان ہیں جو فارسی کے صوف شعرا کو عام طور پر مرغوب ہے لیکن آخری پائخ اشعار اپنے سوضوع اور آہنگ دونوں کے اعتبار سے عام صوفیانہ شاعری کے آہنگ سے مختلف ہیں ۔ یہ سصرع دیکھے:

من ماہیم ، نہنگم و عانم آرزو ست

اور باقی چار شعر تو وہی ہیں جو مثنوی اسرار خودی کا سرنامہ بھی بنے ہیں ۔ سالک ہمرہان سست عناصر سے سلول اور آزردہ ہے اور انسان کی تلاش میں ہے ۔ آیسا انسان جو شیر خدا فاع خیبر حضرت علی رفز کی طرح شجاعت و دلیری کا بمونہ ہو اور رستم کی قوبت و نبرد آزمائی کا پیکر ، اسی کی تلاش مسلسل زندگی کا مقصد ہے ۔ اسی عالم میں روح رومی ظاہر ہوتی ہے رومی کی تعریف اور سوال و جواب کا پہلا مرحلہ یہ ہے : "

روح رومی پردهها را بردرید از پس کن پارهٔ آمد پدید طلعتش رخشنده مثل آفتاب شیب اوفرخنده چون عهد شباب پیکر روشن ز نور سرمدی در سراپایش سرور سرمدی

و و ـ جاوید نامه ، ص و و ـ

## بندها او سر بنهان وببود بندهان وببود بندهان وببود المنافذ المنافذ المنافذة المنافذة المنافذة المنافذة المنافذة

حرف او آئیند آوختہ علم با سوز درون آسیختہ

اس کے بعد سوال و جواب کا سلسلہ شروع ہوتا ہے۔ پہلا اور اہم سوال یہ ہے کہ وجود ، سوجود اور ناموجود کی حقیقت کیا ہے ؟ رومی کا جواب سنیے :

گفت موجود آنک، می خوابد مجود آشکارائی تقاضائے وجود زندگی خود را بخویش آراستن بر وجود خود شهادت خواستن انجمن روز الست آراستند بر وجود خود شهادت خواستند زندهٔ یا مردهٔ یا جان به لب از سه شابد کن شهادت وا طلب از سه شابد کن شهادت را طلب شعور خویشن را دیدن بنور خویشتن خویش را دیدن بنور خویشتن خویش را دیدن بنور خویشتن

\*صوفیا کے یہاں معرفت حق کے لیے معرفت نفس یا معرفت ذات کو چیلی منزل بتایا گیا ہے۔ میر تقی میر کے شعر دیکھیے:

پہنچا جو آپ کو تو میں پہنچا خدا کے تئیں
معلوم اب ہوا کہ بہت میں بھی دور تھا

(بنید حاشید اگلے مفعے پر)

شابد ثانی شعور دیگرے خوبش را دیدن بنور دیگرے شابد ثالث شعور ذات حق خوبش را دیدن بنور ذات حق بیش این نور ار بمانی استوار حی و قامم چون خدا خود را شار بر مقام خود رسیدن زندگی است ذات را بهرده دیدن زندگی است مرد مومن در نسازد با صفات مصطفیل راضی نه شد الا به ذات

یہ دراصل مرتبہ معراج ہے:

چیست معراج آرزوئے شاہدے امتحانے روبروئے شاہدے او شاہدے عادل کہ بے تصدیق او زندگی مارا چوگل را رنگ و بو در حضورش کس مماند استوار ور مماند ہست او کامل عیار

(پھھلے صفحے کا بنید حاشید)

غلط تھا آپ سے غافل گزراا
نہ سمجھا میں کہ اس پردے میں تو تھا
یہ اشعار اسی مسئلہ وحدت الوجود کے ایک پہلو کی طرف رہنا
کرتے ہیں۔ مولانا روم کا مقصد یہاں وحدت الوجود کی تائید نہیں بلاً
معرفت وجود ہے جس کی انھوں نے تین منزلیں ہتائی ہیں ۔

یم ستبهور صوفی حضرت عبدالقدوس گنگویی وحمقات علید ہی کا ایک قول نقل کر چکے ہیں جس کا حوالہ علامہ اقبال نے دیا ہے اور جو معراج ہیں متعلق ہے۔ گنگویی (رحمة الله علید) نے فرمایا کی معراج میں رسول الله صلی الله علید وسلم واپنس تشریف لے آئے ، میں بہوتا تو ہرگز واپس ند ہوتا ۔ جاں رومی کا مسلک اقبال کے مسلکہ کا ماخذ ہے کہ اس اعلی ترین منصب اور منزل پر پہنچ کر مسلکہ کا ماخذ ہے کہ اس اعلی ترین منصب اور منزل پر پہنچ کر بھی شعود وجود باقی رہنا ہے اور اس کی شہادت اعلی ترین شہادت بنور حق ہوتی ہے۔

ذرهٔ از کف مده تا بے که پست پخته گیر اندر گره تا بے که پست تاب خود را بر فزودن خوشتر است پیش خورشید آزمودن خوشتر است پیکر فرسوده را دیگر تراش امتحان خویش کن موجود باش

این چنین موجود محمود است و بس ورنه نار زندگی دود است و بس

اگرچہ رومی نے وہ ہی صوفیانہ اصطلاحات استعال کی ہیں ۔جو عام تصوف اور سلوک کی اصطلاحات ہیں لیکن ان کا نقطہ نظر مختلف ہے ۔ وہ وجود ذات کو ایک حقیقت سمجھتے ہیں ۔ نور کی اصطلاح تصوف میں عام ہے اور عام نقطہ نظر صوفیا کا یہ ہے کہ یہ نور جو آسانوں اور زمینوں میں ہے اسی ذات واحد کے نور کا عکس ہے ۔ بقول میں :

تھا مستعار حسن سے اس کے جو دور تھا خورشید میں بھی اس کا ہی ذرہ ظہور تھا

۔ اور صوفیا اپنے اس مسلک کی وضاحت اس آیت قرآنی کی روشنی میں کرنے ہیں کہ ''انتہ سطوات اور ارض کا نور ہے ۔''

علامہ اقبال کے یہاں بھی بار بار مختلف عنوانات سے نور کا ذکر آیا ہے ، اس لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس تصور کے ارتقا کی مختصر تاریخ بھی بیان کر دی جائے ۔ زرتشتی اور زندیتی نظام فکر میں اس کا ذکر ملتا ہے۔ زردانیوں کے نزدیک نور و ظلمت زمان لامعدود کے دو بیٹے ہیں -کیوس ثوں کے نزدیک • • اصل اصول صرف نور تھا جس کو ایک مخالف قوت کا خوف تھا۔ اس طرح ایک مخالف اور متضاد قوت کا تصور اور خوف مل کر ظلمت یا تاریکی کی تخلیق کا سبب ہوئے ۔ ابن حزم نے ایک اور فرقہ کا ذکر کیا ہے جن کے نزدیک تاریکی یا ظلمت محض اصل اصول یعنی نور ہی کے ایک جزو کے مسدود ہوئنے کا نام ہے ۔ اپنے ایک دور میں زرنشتیوں کا ایک فرقہ جو متھرا کو مائتے تھے سورج کی پرستش کرنے تھے اور اسے نور کا سب سے بڑا مظہر گردانتر تھے۔ علامہ افبال کے نزدیک اس فرقے کے بعض افکار سے پتہ چلتا ہے کہ وہ روح انسانی کو خدا کا ایک جزو مانتے تھے اور ایک رمزیہ مسلک اختیار کر کے یہ جزو کل میں شامل ہو سکتا تھا۔ ان کا یہ بھی خیال تھا کہ خدا ہی آتش خالص کی صورت میں آیا۔ ان کے اس طرح کے افکار کی جھلک علامہ اقبال کو بعض ایرانی صوفیہ کے یہاں نظر آتی ہے ۔'''

<sup>...</sup> بعواله علامه اقبال Development of Metaphysics عوله بالأن

۱۰۱ - ایضاً حاشید ؛ ص ۹ .

ایران میں بیدا ہوئے والے بعض اور فرقوں میں بھی نور و بلامت کے اس قسم کے تصورات ملتے ہیں۔ ان فرقوں کا کھی مثل ہم بہلے لکھ وکے ہیں۔ مسلمان مفکرین کے بہانا بھی اس قسم کے تصورات ملتے ہیں۔ مثلا امام غزالی کے متعلق علامہ انبال لکھتے ہیں۔ ۱۰۰

"Al-Ghazali's positive contribution to the Philosophy of his country, however, is found in his little book '-Mish Katal-Anwar-where he starts with the Quranic verse '-- God is the Light of heavens and earth" and instinctively returns to the Iranian idea, which was soon to find a vigorous expounder in Al-Ishrage. Light, he teaches in this book, is the only real existence and there is no darkness greater than nonexistence. But the essence of Light is manifestation: "it is attributed to manifestation which is a relation." The Universe was created out of darkness on which God sprinkled\* his own light, and made its different parts more or less visible according as they received more or less light. As bodies differ from one another in being dark, obscure, illuminated or illuminating, so men are differentiated from one another. There are some who illuminate other human beings; and for this reason, the Prophet is named "The burning Lamp" in the Quran.

The physical eye sees only the external manifestation of the Absolute or Real Light. There is an internal eye in the heart of man which, unlike the physical eye, sees itself as other things, an eye which goes beyond the finite, and pierces the veil of manifestation "

ب . و ۔ ایشاً ۔ ص برہ۔ ہرہ ۔

<sup>\*</sup>علامہ اقبال نے حاشیہ میں غزالی کی بیان کردہ ایک حدیث کا بھی اس سلسلے میں حوالہ دیا ہے ۔

علایس اقبال کے بقول یہی وہ افکار اور خیالات بیں جن کی توسيع و تشريح اشراق فلسف حكمة الاشراق كي صورت مين نظر آتی ہے ۔ اسی کو اشعری فلسفہ کہتے ہیں ۔ یہ وہ دبستان فکر ہے جسے معتزلہ کے مقابلہ میں بعض حضرات نے راسخ العقیدہ متکامین كا دبستان كمها ج اور معتزله دبستان فكر معقولى متكامين كا دہستان ہے ۔ بنیادی طور پر معتزلہ اس کے قائل ہیں کہ ''چونکہ''' عقل و فرحی دونوں ہی علم کا ذریعہ اور معیار قرار پانتے ہیں اس لیے دونوں ذرائع علم میں مکمل ہم آسنگی پائی جانی چاہیے اور اگر کمیں ان دونوں میں نامطابقت پائی جاتی ہے تو پھر اسے عقل کی کسوٹی ہر ہرکھنا چاہیے۔ اس کے برعکس اشاعرہ کا استدلال ہے کہ علم و آگہی کا واحد ذریعہ وحی ، وجدان اور المهام ہے اور عقل کو ان کے احکامات کا پابند ہونا چاہیے۔ اس مکتبہ ٔ فکر کے نمایندہ شیخ شہاب الدین سہروردی ہیں جن کو شیخ الاشراق مقتول کے نام سے یاد کیا جاتا ہے ۔ ۱۰۳۰ ان کے خیالات راسخ العقيده مسلمانوں کے عام اور مقبول خيالات سے مختلف تھے جن کی بناہ پر بعض کٹر علماء نے ان کے خلاف منظم کوشش کر کے ان کے خیالات کو اسلام کے سنافی قرار دیا اور سلطان صلاح الدین کو اس پر آمادہ کر لیا کہ اس فتنہ کا سد باب کیا جائے۔ علامہ اقبال نے اپنی عقیدت کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے:

"The Sultan consented, and there, at the early age of 36, the young Persian thinker calmly met the blow which made him a martyr of truth, and immortalised his name for ever. Murderers have passed away, but the philosophy, the price

١٠٠ - قاضى قيصر الاسلام ، فلسفه کے بنیادی مسائل محوله بالا ،

<sup>، ، ، -</sup> اقبال ، Metaphysics محوله بالا ، ص ، ، و ما بعد -

of which was paid in blood, still lives, and attracts many an earnest seeker after truth".

اشراق فلسفيدكى تقصيلات بهارے موضوع سے خارج بين ليكن اس کے بعض اپنم پہلوؤں کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے ، مثار شیخ الاشراق اپنی عقلی اور فکری آزادی میں منفرد نظر آئے ہیں -ہونانی حکم کی تقلید کی گرفت جس کے لیے اکثر مسلمان مفکرین مورد تنقید ہیں شیخ آن سے آزاد ہیں اور بہت سے بنیادی مسئلوں میں وہ حکائے یونان مثلاً افلاطون سے اختلاف کرنے ہیں اور ارسطوکی منطق کو بھی رد کرتے ہیں۔ مثلاً ارسطو کے نزدیک منطقی تعریف میں جنس (genus) اور فصل (species) کا اجتاع ہوتا ہے۔ مگر شیخ الاشراق کا قول ہے کہ جس شے کی تعریف مقصود ہوتی ہے ہم اس کی ستائز صفت یا صفات سے جو صرف اس شے میں پائی جاتی ہیں اور جن کوکسی دوسری شےیا اشیا پر سحمول نہیں کیا جا سکتا اس شے کے علم تک نہیں پہنچ سکتے ، مثلاً کسی کھوڑنے کی یہ تعریف کہ وہ سنسنانے والا جانور ہے۔ ہم حیوانیت کو اس لیے سمجھ سکتے ہیں کہ ہم کو بہت سے جانوروں کا علم ہے جن میں یہ صغت یعنی حیوانیت موجود ہے ، لیکن ہنہنانے کی صفت کو سمجھانا مشکل ہے کیونگہ یہ صفت صرف اس مخصوص حیوان میں ہوتی ہے جس کو ہم گھوڑا كمتے ہيں ۔ لمالذا جس شخص نے گھوڑے كو ہنہناتے نہيں ديكھا وہ سنمنانا نہیں سمجھ سکتا اور نہ گھوڑا اس کے فہم میں سنمنانے والا جانور آ سکتا ہے ۔ شیخ الاشراق کے بقول کسی شے کی صحیح نعریف میں وہ ممام صفات لازمہ شاسل ہوں کی جو مجموعی حیثیت سے اس شے کے علاوہ جس شے کی تعریف کی جا رہی ہے اور کمیں کسی شیر میں ند پاتی جاتی ہوں ، انفرادی طور پر یہ ممکن ہے کہ وه دوسري چيزول ميل بهي سوجود پيول -\*

<sup>\*</sup>یہ شغر اسی فکر کا ترجان ہے:

یہ توہم کا کارخانہ ہے باا، وہی ہے جو اعتبار کیا

اشراقیوں کے نزدیک وجود ، وحدت ، کثرت ، وجوب و امکان ، لونیت وغیرہ اعتباری صورت حال ہیں اور خارج میں ان کا وجود نہیں۔ مشائین ان کو زائد علی الماہیت کہتے ہیں۔ ما بعد الطبیعیات میں شیخ الاشراق کا نظریہ یہ ہے کہ ننہا عقل ادراک کرنے کے قابل نہیں ۔ جس چیز کو عقل محض نظری اعتبار سے سمجھ لیتی ہے اس کی اصلاح اور تصدیق کے لیے ایک حاسہ باطنی کی نشو و نما ضروری ہے۔ عقل کو ہمیشہ 'ذوق و الہام' سے جو اشیا کے ادراک کا پراسرار جوہر ہے مدد لینی چاہیے۔ یہی ذوق اور الہام مضطرب روح کو علم و سکون بخشتا ہے اور شکوک کو دائمی طور پر ختم کر دیتا ہے۔

شیخ الاشراق فرماتے ہیں کہ: "کمام موجودات کی حقیقت ایک اور قاہر ہے اور یہ مبدا نور مطلق جس کی ماہیت میں ایک استمرار تجلی داخل ہے ، نور سے کوئی چیز زیادہ مرئی نہیں اور اس مرئیت کی تعریف تحصیل حاصل ہے ، لہاذا سمجھنا چاہیے کہ نور کی ماہیت ظہور ہے ، اگر ظہور کوئی ایسی صفت ہے جو نور پر زاید ہے تو پھر اس سے یہ لازم آتا ہے کہ نور بالذات مرئی نہیں بلکہ یہ ایک ایسی شے کے وسیلے سے مرئی بن جاتا ہے جو از خود مرئی ہے اور اس کا مطلب یہ ہوا کہ نور کے علاوہ ایک اور بھی چیز ہے جو نور سے زیادہ مرئی ہے ، اور یہ نتیجہ فضول ہے ۔گویا نور اوالی کے وجود کی علت اس نور اول سے خارج نہیں اور اس اولین قوت کے علاوہ جو کچھ ہے وہ قائم بالغیر اور ممکن الوجود ہے ۔

علامہ اقبال نے اشراقی فلسفہ کے تجزیہ کے لیے فلسفہ عجم میں جو عنوان قائم کیا ہے وہ یہ ہے:

1. Reality as Light — Al Ishraqe Return to Persian Dualism.

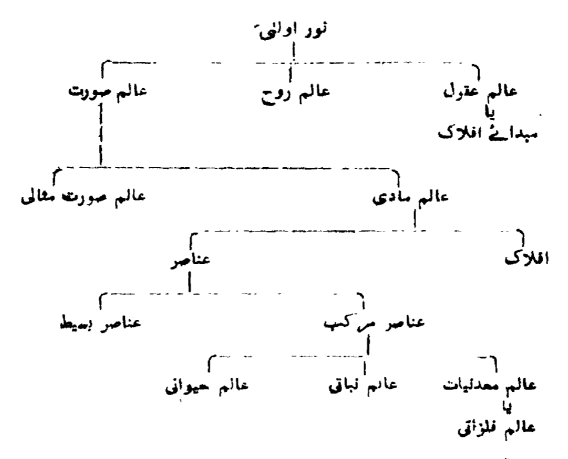
<sup>\*</sup>علامہ اقبال کے نزدیک اس تشریح میں شیخ الاشراق بوسانکے (Bosanquet) کے قریب آ جاتے ہیں جس نے 'تعریف' کو Summation of qualities

علامه اقبال لکھتے ہیں اور کہ محوسیوں کا تصور یہ تھا کہ نور اور ظلمت دو الگ اور ایک دوسرے سے متمیز حقیقتیں ہیں اور ان کو دو الگ عوامل تخلیق کرتے ہیں ۔ قدیم ایرانی فلسفی زرتشتی مسلک کے پیروؤں کی طرح ثنویت (Dualism) کے قائل نہیں تھے بلکہ ان کا عقیدہ تھا کہ ایک واحد حقیقت سے صرف ایک ہی صادر ہو سکتا ہے ۔ اس لیے وہ نور و ظلمت کو دو مستقل ماخذ مانتے نہے ۔ ان دونوں کا باہمی تناسب کسی تناقص پر مبنی نہیں بدکہ ان میں وجود اور عدم کا ربط ہے یعنی نور کے اثبات میں ہی اس کی نفی ہوشیدہ ہے ۔ نور ظلمت کو خود اپنے اثبات کے لیے منور کرتا ہے ۔ یہ نور قاہر تمام حرکات کا منبع یا مصدر ہے لیکن اس کی حرکت نبدیل مکانی نہیں بلکہ منور کرنے کی خواہش جو اس کا اصل جوہر ہے ، اس میں حرکت و تہیج پیدا کرتی ہے جس سے تمام اسیا میں زندگی پیدا ہوتی ہے اور یہ اپنی شعاعیں ان کے وجود میں سنعکس کرتی ہے۔ اس سے صادر سونے والی تجلیات لا محدود ہیں اور ایسی تجلیات جن کی روشنی شدید ہوتی ہے وہ دوسری تجلیات کا سرچشمہ بن جاتی ہیں اور آہستہ آہستہ ان کی روشنی میں انحطاط پیدا ہو جاتا ہے ہاں تک کہ یہ تجلیاں دوسری تجلیوں کے پیدا کرنے کی صلاحیت کو کھو دیتی ہیں ۔ یہ تمام تجلیات ایسے ذرائع یا واسطے ہیں یا علم اللام كى زبان ميى وه فرشتے يا سلائكه جن سے وجود كى لا معدود اقسام نور قاہر سے زندگی اور تیام حاصل کرتے ہیں۔

علامہ اقبال نے اس بحث کو نہایت تفصیل سے لکھا ہے اور فلسفہ مابعد الطبیعیات کے طالب علم ان کے فلسفہ عجم میں اس کی نفصیل دیکھ سکتے ہیں۔ شرح انواریہ میں جہاں سے علامہ نے اس بحث کو لیا ہے ، ہستی یا وجود کے جو مختلف عالم ہیں ان کی

چى و ـ ايضاً ص چه وما بعد ـ

ترقیب کہ یوں ہے:



اگرچہ یہ کہنا دشوار ہے کہ صونیا کے بہاں جو نور کا ذکر ہے اور ہر شے میں اس نور کے ظہور کا پتہ اور سراغ ملتا ہے اس کا ماخذ شیخ الاشراق کی حکمت ہے لیکن ان تصورات نے کچھ نہ کچھ تصوف پر اثر ضرور ڈالا ہوگا۔ شیخ الاشراق کے قتل کاواقعہ ہم مصطابق میں اور دبستان ہیدا ہو چکے تھے اور ان کے افکار و خیالات میں مختلف سمتوں اور منابع سے اس قسم کے خیالات راہ پا گیے تھے کہ ان میں سے کسی کے متعلق یقین کے ساتھ یہ کہنا دھوار ہے کہ اس کا ماخذ اصلا کیا ہے۔ مقلا نور کا ہی مسئلہ لیجیے ۔ عام طور پر تو صوفی یمی کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو صوفی امی نور کی

ایک جولک ایک ذرہ ، اس کا ایک پرتو پتاہے ہیں۔ اب اشراق حکمت کی یہ توجیہ دیکھیے :101

"کائنات قوت تنویر کا ایک مظہر ہے اور قوت نور اوللی کی حقیقی ماہیت میں داخل ہے لہٰذا جس حد تک کہ کائنات ایک مظہر ہے یہ ایک قائم بالغیر ہستی ہے اور اسی وجہ سے یہ ازلی نہیں، لیکن ایک دوسرے معنی میں یہ ازلی بھی ہے ۔ ہستی کے مختلف دوائر نور ازلی کی تجلیات کے باعث موجود ہیں ۔ بعض تجلیات ایسی ہیں جو براہ راست ازلی ہیں اور ان میں سے کچھ ایسی مدھم ہیں جن کا ظہور دوسری تجلیات کے اجتاع پر انحصار رکھتا ہے ۔ ان کا وجود ان معنوں میں ازلی اجتاع پر انحصار رکھتا ہے ۔ ان کا وجود ان معنوں میں ازلی یا تجلی کے مفاہلہ میں ممکن الوجود ہے جو کسی تاریک جسم کو جب کہ وہ اس کے روبرو لایا جاتا ہے منور کر کے رنگ کو ظہور عطا کرتی ہے ۔ چنانچہ کائنات بہ حیثیت ایک مظہر کے ایک وجود ممکن ہے اور چونکہ اس کے ماخذ کی نوعیت ازلی ہے اس لیے یہ بھی ازلی ہے ۔"

میوفیا کی طرح اشراق حکمت میں بھی روحانی ارتقا کے مدارج اور منازل ہیں اور بعض اوقات ان کی تشریح صوفیہ کی منازل سلوک کے متوازی نظر آنے لگتی ہیں ، مثلاً یہ بیان دیکھیے : ۱۰۰۰

ورعلم اور نیکی کے اتحاد و اتصال سے روح خود کو عالم ظلمت سے نجات دلا لیتی ہے اور جونہی ہم اشیا کی ماہیت کو جاننے لگتے ہیں عالم نور سے قرب حاصل کر لیتے ہیں اور اس عالم

ہ ، ر ۔ فلسفہ عجم ، علامہ اقبال ، مجوالہ فلسفہ کے بنیادی مسائل ، محولہ بالا ص و م م م

١٠٤ - ايضاً ص ٣٣٣ -

کی مخبت ہم میں شدت اختیار کرتی جاتی ہے - روحانی ارتقا کے مراتب ہے شار ہیں جن میں سے خاص مدارج کا تذکرہ درج ذیل ہے:

- ر 'انا' کا درجہ ، یہ وہ مرتبہ ہے جب شخصیت کا احساس انسان پر غالب رہتا ہے اور انسانی افعال کا مبدا و مصدر خود غرضی ہوا کرتی ہے ۔
- ۲ یہ درجہ ''تو نہیں ہے'' کا درجہ ہے اس منزل پر خود انسان اپنی انا کی گھرائیوں میں گم ہو کر ''مام خارجی موجودات سے غافل ہو جاتا ہے ۔
- ہ ۔ یہ درجہ ''میں نہیں ہوں" کا مرنبہ ہے۔ یہ دوسر ہے درجہ کا لازمی نتیجہ ہے ۔
- ہ ۔ یہ درجہ ''تو ہے'' کا ہے ۔ اس سرنبہ میں انا کی کایتا نفی کی جاتی ہے اور ''تو'' کا اثبات کیا جاتا ہے ، جس کا مطلب اپنی ذات کو منشائے اللہی کے سپرد کر دینے کے بیں ۔
- ھ ۔ یہ درجہ ''میں نہیں ہوں اور تو نہیں ہے'' کا ہے ، اس میں فکر کے ہر دو پہلوؤں کی مکمل نفی کی جاتی ہے ۔ یعنی یہ دونی شعور کی حالت ہے ۔

بعض حضرات کا قول ہے کہ جب شیخ الاشراق خدا کی تعریف یہ کرتے ہیں کہ وہ تمام محسوس تصوری وجود کا مجموعہ ہے تو یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ ایک اعتبار سے 'ہمہ اوست' کا قائل ہے ۔ لیکن بعض صوفیہ کے برعکس کائنات اس کے نظام فکر میں ایک حقیقی شے ہے اور روح انسانی ایک متمیز انفرادی حیثیت کی حامل ہے ۔

بیسا کہ اس باب کے آغاز میں بیان کیا جا چکا ہے ، مولانا.
روم اور اقبال کے کلام میں جو بنیادی اشتراک ہے وہ یہ کہ دونوں حیات اور کائنات کے ارتقا کے قائل ہیں اور یہ ارتقا ایک ناقص اور نامکمل وجود سے ایک کامل تر وجود کی طرف ہے ، فطرت انسان شہید جستجو رہتی ہے ۔ اسے خوب تر پیکر کی تلاش ہے ، ہر منزل اس کے لیے اگلی منزل کے سفر میں ایک مختصر وقفہ ہے ، یعنی

## آئے چلیں گے دم لے کر

اس ارتقا کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ زندگی اور حرکت لازم و ملزوم ہے ۔ مولانا روم ہے ۔ مولانا روم سکون ابک افسوں اور ایک افسانہ ہے ۔ مولانا روم سے یہ اشعار دیکھیے:

از جادی مردم و ناسی شدم و ز کما مردم، بحیوان سرزدم مردم از حیوانی و آدم شدم مردم از حیوانی و آدم شدم پس چه نرسم، کے ز مردن کم شدم حمله دیگر بمیرم از بشر تا برآرم از ملایک بال و پر و ز ملک پیم بایدم جستن ز جو کل شینی بالک الا وجیه بار دیگر از ملک قربان شوم بار دیگر از ملک قربان شوم باید آن شوم اندر ویهم ناید آن شوم گویدم کانا الیه راجعون گویدم کانا الیه راجعون آنچه اندر ویهم ناید آن شوم

یہ وہی منزل ہے جس کا اشارہ اقبال کے یہاں بھی ساق ناہ کے آخر سیر ملتا ہے:

مگر تاب گفتار کہتی ہے بس

اگر یک سر موئے برنر پرم فروغ تجلی بسوزد پرم

اسی مضمون کے بعض اور اشعار رومی کے یہاں دیکھیے:

تو ازان روزے کہ در ہست آمدی آنشے یا خاک یا بادے بدی

گر بدان حالت درا بودے بقا کے رسیدے می ترا این ارتقا

از مبدل ہستی اول نماند ہستی بہتر مجائے آن نشاند

یہ وہی ''ہستی بہتر'' ہے جسے اقبال نے 'خوب تر پیکر' کا نام دیا ہے :

گر منی گنده بود بهمچو منی چو بجان پیوست گردد روشنی بر جادی کوکند رو در نبات از درخت بخت او روید حیات بر نباتی کو بجان رو آورد خضروار از چشمه حیوان خورد باز چون جان رو سوئے جانان نهد رخت را در عمر بے پایان نهد

اور یہ مشہور اشعار جو عین اس نظریہ ارتفا کے الفاظ مین ہیں جسے عصر حاضر یا دور جدید کا ایک نظریہ بتایا جاتا ہے اور جو ڈارون سے منسوب کیا جاتا ہے:

آمده اول باقليم جاد از جادی در نباتی اوفتاد سالما اندر نباتی عمر کرد و ز جادی یاد ناورد از نبرد و ز نباتی چون صیوان اوفتاد نامدش حال نباتی سیج یاد جز ہان میلے کہ دارد سوئے آن خاصه در وقت بهار و ضيمران باز از حیوان سویے انشانیش میکشد آن خالقے که دانیش سمجنين از اقلم تا اقليم رفت تا شد اکنون عاقل و دانا و زنت عقلهائے اولینش یاد نیست هم ازین عقلش تحول کردنیست تا ربد زین عقل پر حرص و طلب تا بزاران عقل بيند بوالعجب ید وہی تعبور ہے جو اقبال کے یہاں بھی موجود ہے: یم کائنات ابھی نا تمام ہے شاید

کہ آ رہی ہے دمادم صدائے کن فیکون

علامہ اقبال کا مشہور شعر ہے :

ستاروں سے آگے جہانِ اور بھی ہیں ابھی عشق کے استحال اور بھی ہیں

اور ۔ولانا روم کے یہ اشعار دیکھیے:

نردبانهائیست پنهان در جهان پایه هایه تا عنان آسان بر کره را نردبان دیگراست بر روش را آسان دیگراست

ترفی مدارج ظاہری بھی ارتقا کی ایک صورت ہے۔ سولانا روم فرمائے ہیں:

گندمے را زیر خاک انداختند پس ز خاکش خوشها برساختند بار دبگر کوفتندش ز آسیا قیمتش افزود و نان شد جانفزا باز نان را زیر دندان کوفتند گشت عفل و جان و فهم سودمند باز آن جان چون بحق او محو شد باز ماند از سکر و سوئے صحو شد باز ماند از سکر و سوئے صحو شد عالمے را زان صلاح آمد ثمر قوم دیگر را فلاح منتظر

ایک اور اہم مسئلہ جس پر اکثر صوفیا اور حکم میں اختلاف ہو وحدت وجود کا مسئلہ ہے جس کی تفصیلات ہم کسی قدر

پہلے ببائہ کر چکے ہیں ۔ اور یہ علامہ اقبال کے کلام نظم و نثر سے ثابت ہے کہ وہ وحدت وجودی کے قائل نہ تھے بلکہ اسے افکار اسلامی میں مسلمانوں کے ذہنی زوال کا ایک سبب جانتے تھے ۔ اس سلسلے میں آن کے بعض اور بیانات دیکھیے ۔ مثنوی اسرار خودی کے اردو دیباچہ اشاعت اول ۱۹۱۵ میں فرماتے ہیں : ۱۰۰

"مغربی ایشیا میں اسلامی تحریک بھی ایک نہایت زبردست پیغام عمل تھی کو اس تحریک کے نزدیک انا ایک مخلوق ہستی ہے جو عمل سے لازوال ہو سکتی ہے مگر مسئلہ ' انا کی تعقیق و تدقیق میں مسلمانوں اور ہندوؤں کی ذہنی ماریج میں ایک عجیب و غریب مماثلت ہے اور وہ یہ کہ جس نقطہ خیال سے سری شنکر نے گیتا کی نفسیر کی ، اسی نقطہ خیال سے شیخ محی الدین ابن عربی اندلسی نے قرآن شریف کی تفسیر کی جس سے مسلمانوں کے دل و دماغ پر گہرا اثر ڈالا ہے ۔ شیخ اکبر کے علم و فضل اور ان کی زبردست شخصیت نے مسئلہ ؑ وحدت الوجود کو جس کے وہ انتھک مفسر تھے، اسلامی تخیل كا ايك لاينفك عنصر بنا ديا ـ اوحد الدين كرماني اور فخرالدين عراق ان کی تعلیم سے نہایت متاثر ہوئے اور رفتہ رفتہ چودھویں صدی کے تمام عجمی شعرا اس رنگ میں رنگین ہو گئر ۔ ایرانیوں کی نازک مزاج اور اطیف الطبع قوم اس طویل دماغی مشقت کی کہاں متحمل ہو سکتی نہی ، جو جزو سے کل تک پہنچنے کے لیے ضروری ہے، انھوں نے جزو اور کل کا دشوارگزار درمیانی فاصلہ تخیل کی مدد سے طے کو کے ''رگ چراغ'' میں خون آفتاب کا اور ''شرار سنگ'' میں جلوۂ طور کا بلا واسطه مشاهده كيا ."

۱۰۸ - مقالات اقبال ، مرتبه سید عبدالواحد معینی ، ناشر شیخ مجد اشرف لاهور طبع اول ۱۹۳۳ و ص ۱۵۳ -

اس کے اگلے ہارہے کی چند سطریں خاص طور پر قابل نحور ہیں:

''نختصر یہ کہ ہندو حکاء نے مسئلہ' وحدت الوجود کے اسباب
میں دماع کو اپنا مخاطب کیا مگر ایرانی شعرا نے اس مسئلہ
کی تفسیر میں زیادہ خطرناک طریق اختیار کیا یعنی انھوں نے
دل کو اپنا آماجگاہ بنایا اور ان کی حسین و جمیل نکتہ
آفرینیوں کا آخرکار یہ نتیجہ ہوا کہ اس مسئلہ نے عولم تک
بہنچ کر قربباً تمام اسلامی اقوام کو ذوق عمل سے محروم
کر دیا ۔''

اس کے بعد علامہ نے آن کوششوں کا ذکر کیا ہے جو بعض علم اور مفکرین اسلام نے اس نظریہ کے رد کے لیے کیں مثلاً این تیمیہ اور حکیم محمود اور شعرا میں شیخ علی حزیں وغیرہ اس حقیقت حال سے آگاہ تھے قاہم بقول اقبال ذوق عمل سے محرومی کی حد یہ ہے کہ مہزا عبدالقادر بیدل کو جنبش نگاہ تک گوارا نہیں:

نزاکت به است در آغوش مینا خاند حیرت مرث برهم مزن تا نشکنی رنگ تماشا را

اس کے مقابلہ میں علامہ اقبال نے مغربی اقوام میں اس نظریہ کی مختصر ناریخ بیان کر کے بتایا ہے کہ اگرچہ مغرب کے فلسفہ جدید کی ابتدا اور الینڈ کے اسرائیلی فلسفی کے نظام وحدت الوجود سے پوقی ہے لیکن مغرب کی طبائع پر رنگ عمل غالب تھا ، مسئلہ وحدت الوجود کا یہ طلسم جس کو ریاضیات کے طریق استدلال سے پختہ کیا گیا تھا دیر سک قائم نہ رہ سکنا تھا ۔ سب سے پہلے جرمنی میں انسانی انا کی انفرادی حقیقت پر زور دیا گیا اور رفتہ رفتہ فلاسفہ مغرب بالخصوص حکا نے انگلستان کے عملی ذوق کی بدولت اس خیالی طلسم کے اثر سے آزاد ہوگئے۔

و ، ، - ايضاً ص ١٥٥ -

تھونکہ ہارے آکٹر اکابر صوفیا وحدت وجود کے قائل تھے ،
اس لیتے علامہ اقبال ایسے تصوف کو اسلام کی سپرٹ کے منافی
سمجھتے بیں اور اس کے مقابلہ میں وہ اس وحدت شہود سے متفق ہیں
جس کے علمبردار حضرت شیخ احمد سرہندی مجدد الف ثانی علیہالرحمۃ
تھے ۔ علامہ اقبال کے نزدیک برصغیر کی تاریخ میں حضرت
عبدد الف ثانی کا کردار اور ان کی تعلیات ، افکار و نظریات نے
بڑی حد تک اس فلسفہ وحدت وجود کے رد کرنے کا فریضہ انجام
دیا اور غالباً حضرت محدد الف ثانی سے اقبال کی عقیدت کا ہم بھی
دیا اور غالباً حضرت محدد الف ثانی سے اقبال کی عقیدت کا ہم بھی

اس باب میں علامہ اقبال کے پیر روسی کا مسلک کیا ہے ، ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکم '' مولانا شبلی کی یہ رائے نقل کرنے ہیں :

"مولانا شبلی جو نہ صوفی ہیں اور نہ حکیم سولانا روم کے نظریات پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ وحدت وجود اور وحدت شہود میں فرق یہ ہے کہ وحدت وجود کے لعاظ سے ہر چیز کو خدا کہہ سکتے ہیں ، جس طرح حباب اور موج کو بھی پانی کہہ سکتے ہیں۔ لیکن وحدت شہود میں یہ اطلاق جائز نہیں کیونکہ انسان کے سانے کو انسان نہیں کہہ سکتے ۔ وحدت وجود کا مسئلہ بظاہر غلط معلوم ہوتا ہے اور اہل ظاہر کے نزدیک تو اس کے قائل کا وہی صلہ ہے جو منصور کو دار پر ملا تھا ، لیکن حقیقت یہ ہے کہ وحدت وجود کے بغیر چارہ نہیں . . . صحیح عقیدہ ہی معلوم ہوتا ہے اور موتا ہے کہ علیمہ وجود کے بغیر چارہ نہیں . . . صحیح عقیدہ ہی معلوم ہوتا ہے کہ علیمہ خورہ نہیں ، یک مظاہر کا نام عالم ہے۔ ہوتا ہے کہ عالم قدیم ہے لیکن وہ ذات باری سے علیمہ خورات صوفیہ کا بھی مذہب ہے اور اس پر کوئی اعتراض حضرات صوفیہ کا بھی مذہب ہے اور اس پر کوئی اعتراض

<sup>،</sup> ۱۱ - حکمت رومی ، فاکٹر خلیفہ عبدالحکیم ، مطبوعہ ادارہ ثقافت اسلامیہ لاہور ، طبع اول ، ۹۵۵ وء ، ص ۱۱۳ -

لازم نہیں آنا کیونکہ ممام مشکلات کی بنیاد اس پر ہے کہ عالم اور اس کا خالق دو جداگانہ چیزیں اور ایک دوسرے کی علت و معلول ہیں۔ آگے چل کر یہ فتوی دیتے ہیں کہ فلسفہ کی روسے نو صوفیہ کے مذہب کے بغیر چارہ نہیں البتہ یہ شبہ ہوتا ہے کہ شریعت اور نصوص قرآنی اس کے خلاف ہیں ۔ لیکن یہ شبہ بھی صحیح نہیں ، قرآن محید میں بکثرت ہیں ۔ لیکن یہ شبہ بھی صحیح نہیں ، قرآن محید میں بکثرت اس قسم کی آبتیں موجود ہیں جن سے ثابت ہے کہ ظاہر و باطن اول و آخر جو کچھ ہے خدا ہی ہے ۔ ھوالاول ، ھوالآخر ، ھوالظاہر ، ھوالباطن ۔"

آگے چل کر سولانا روم کے مسلک کے سلسلے میں لکھتے ہیں:"

"اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ سولانا رومی کی نسبت کیا
فیصلہ کیا جائے کہ ان کا شار وحدت وجود کے قائلین میں
ہے یا وحدت شہود کو تسلیم کرنے والوں میں ۔ تمام مثنوی
کے پڑھنے سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ سولانا پر کسی قسم کا
لببل لگانا مشکل ہے اور زبردستی ایسا کرنا ان کے ساتھ
نا انصافی ہے ۔ ان کی کیفیت وہی ہے جو اپنی ایک غزل کے
مطلع میں بیان کی ہے کہ:

چہ تدبیر اے مسلمانان کہ من خود را نمی دانم'''

جو شخص یہ کمے کہ میں بہتر فرقوں سے متفق ہوں\*

۱۱۹ - ایضاً ، ص ۱۱۵ -

۱۱۲ ـ اقبال کے اس مصرع میں مولانا کے مصرع کی بازگشت دیکھیے: اقبال بھی اقبال سے آگاہ نہیں ہے

<sup>\*</sup>مولانا فرماتے ہیں :

زین خیال؛ ربزن راه بقین گشت بنتاد و دو ملت ابل دین

اس کی نسبت کون کہہ سکتا ہے کہ وہ وجودی ہے یا شہودی ، جبری ہے یا قدری ۔ ہر فرقہ والوں نے مولانا کے اشعار سے استشہاد کیا ہے اور یہ ایسی بات ہے کہ ہر فرقے نے قرآن حکیم کی آیات سے استشہاد کیا ہے ۔ وجودی اور شہودی دونوں گروہوں کو مولانا کے اشعار سے مدد مل سکتی ہے ، سینکڑوں اشعار ایسے ہیں کہ مولانا کو ان کی وجہ سے وجودی کہہ سکتے ہیں'':

می شناسد بر که او را منظر است کاین فغان ِ این سری بهم زان سر است

يا ع: جمله معشوق است و عاشق پرده ،

کہرں کہیں صاف کہتے ہیں کہ فقط ذات واحد ہی موجود ہے اور تعدد یا کثرت اعتباری ہے\*

گر بزاران اندر یک کس بیش نیست جز خیالات عدد اندیش نیست بحر وحدانیست جفت و زوج نیست گوبر و مابیش غیر موج نیست نیست اندر بحر شرک پیچ پیچ لیک با احول چه گویم بیچ بیچ اصل بیند دیده چون اکمل بود دوبهی بیند چو مرد احول بود

<sup>\*</sup>پقول سير :

یہ توہم کا کارخانہ ہے یاں وہی ہے جو اعتبار کیا

چونکه جفت احولانیم ای شمن لازم آمد مشرکانه دم زدن ابن دوئی اوصاف دیدهٔ احولست ورنه اول آخر ، آخر اولست کل شی ما حلا انته باطل ان فضل انته غیم باطل ان

مثنوی میں اس مضمون کے اور بھی بکثرت اشعار ہیں۔ مثلاً:
صبغة اللہ ہست رنگ خم ہو
رنگہا یک رنگ گردد اندرو

جون دران افتد و گوئیش قم ار طرب گوید سم خم لا تلم

آن منم خم خود اناالحق گفتنیست رنگ آتش داد الا آبنیست

رنگ آبن محو رنگ آتش است ز آتشے میلاند و خامش وہ است

چون به سرخی گشت سمچو زرکان پس انا ناراست لافش بیزبان

\* \* \*

چیست توحید خدا افروختن خویشتن را پیش واحد سوختن گر به می خوابی که بفروزی چو روز بستی به چو شب خود را بسوز

بستیت در بست آن بستی نواز بستی نواز بستی در کماز

\* \* \*

تا بدانی پرکرا یزدان بخواند از سمه کار جهان بیکار ماند

برکرا باشد ز یزدان کاروبار یافت بار آنجا و بیرون سد ز کار

\* \* \*

وقت آن آمد کر من عریان شوم جسم بگزارم سراسر جان شوم

معنی الترک راحت گوش کن بعد ازان جام بقا را نوش کن

علامہ اقبال کو صوفیا کے مسئلہ وحدت الوجود سے خاص طور پر اس لیے اختلاف ہے کہ ان کے نزدیک اس عقیدہ نے تمام مسلمانوں کو ذوق عمل سے محروم کر دیا اور یہی سبب ان کی حکمت افلاطونی کی تنقید کا ہے جو نفی خودی ، نفی ذات کا سبق دیتی ہے۔ اس طرح کے اشعار جگہ مولانا کے یہاں بھی موجود ہیں جو بظاہر اس فلسفہ عمل و حرکت سے متضاد ہیں جو اقبال کو محبوب و مرغوب ہے اور جس کی جھلک اقبال کو مولانا کے بعض اشعار میں بھی ماتی ہے لیکن مولانا کے یہاں نو ایسے اشعار بھی موجود ہیں:

این جهان زندان و مازندانیان حفره کن زندان و خود را وارهان با سکان بگذار این مردار را خور و بشکن شیشه پندار را

ایک طرف تو سولانا کے یہ اشعار ہیں جو تصوف اور سوفیا کے عام سضامین ہیں اور دوسری طرف ایسے اشعار بھی ہیں جن میں ترک دنیا اور رہبانیت کو خلاف دین احمد بتاتے ہیں :

مرغ گفتش خواجه در خلوت ما یست دین احمد را ترهب نیک نیست

از ترہب نہی فرمود آن رسول م بدعتی چون درگرفتی اے فضول

جمعه شرط است و جاعت در مماز امر معروف و ز منکر احتراز

در میان ِ امت مرحوم باش سنت احمد م مهل محکوم باش

بلکہ بعض اشعار میں تو وہ رہ نورد شوق کو منزل قبول نہ کرنے کی دعوت دیتے ہیں۔ اقبال کی نظم جس میں سلطان ٹیپو شہید کے تاثرات ہیں دیکھیے:

تو رہ نورد ِ شوق ہے منزل نہ کر قبول لیالی بھی ہمنشین ہو تو محمل نہ کر قبول

اور یہ اشعار دیکھیے:

مگو از مدعائے زندگانی ترا بر شیوه بائے او نگهد نیست

بن از ذوق سفر آنگوند سبتم که منزل پیش من جز سنگ ره نیست (پیام مشرق ، ص ۲س)

> خیال او درون دیده خوشتر غمش افزوده جان کاپیده خوشتر

مرا صاحبدلے این نکتہ آموخت ز منزل جادہ پیچیدہ خوشتر

(پیام مشرق ، ص ہم)

بمنزل رابرو دل درنسازد بآب و آتش و کل در نسازد

نه پنداری که در تن آرمید ست که این دریا بساحل درنسازد (پیام مشرق ، ص ۹۳)

> ہستی ما نظامِ ما ہستی ما خرام ما گردش ہے مقام ما زندگی دوام ما

دورِ فلک بکام ما می نگریم و مے رویم (پیام مشرق ، ص ۱۱۲) اور پھر مولانا کے یہ اشعار پڑھیے : ِ

از سفرها بنده کیخسرو شود مود معرف شود معرف شود از سفر بیدق شود فرزین راد وز سفر یابید یوسف صد مهاد

اور اقبال کے فلسفہ حرکت کا سرنامہ اس شعر کو بنا سکتے ہیں:
کاین تحرک شد تبرک را کلیہ
و ز تحرک گردی اے دل مستفید

بعض اور اشعار اس سلسلے کے یہ ہیں :

یا تهی گشتن بهست از کفش تنگ ریخ غربت به که اندر خانه جنگ

مولانا روم کا شار صوفیہ میں ہوتا ہے لیکن تصوف اور صوفیہ کے متعلق وہ خود کیا فرماتے ہیں ، صوفی توکل پر زور دیتا ہے لیکن توکل کا مطلب یہ نہیں کہ انسان جد و جہد ترک کر دے:

گر توکل می کنی در کارکن کارکن پس تکیه بر جبار کن گفت آرے ار توکل رہبر است این سبب بهم سنت پیغمبر است گفت پیغمبر ابلاد کفت پیغمبر باواز بلند بر توکل زانوئ اشتر به بند رمز الکاسب حبیب الله شنو از توکل در سبب کابل مشو از توکل در سبب کابل مشو

در توکل کسب و جدد اوللی تر است تا حبیب حق شوی این بهتر است

اور یہ شعر دیکھیے:

سعی ایرار و جهاد مومنان تا بدین ساعت ز آغاز جهان

حتی تعالی جهد شان را راست کرد آنها دیدند از جفا و گرم و سرد به به به

دامها شان مرغ گودونی گوفت نقصهاشان جمله افزونی گوفت

اس جد و جہد کی ایک منزل جہاد بھی ہے ، اس کے بارے میں بہت کچھ لکھا گیا ہے اور اقبال کے کلام میں اس کا جا مجا اظمار ہوا مثلہ ضرب کلیم میں جہاد کے عنوان سے ایک نظم ہے :

فتوی ہے شیخ کا یہ زمانہ قلم کا ہے دنیا میں اب رہی نہیں تلوار کارگر

ئیکن جناب شیخ کو معلوم کیا ہیں ؟ مسجد میں آپ یہ وعظ ہے ہے سود ہے آثر

تبغ و تفنگ دست مسلمان میں ہے کہاں ہو بھی تو دل ہیں موت کی لذت سے ہے خبر

کافیر کی موت سے بھی لرزتا ہو جس کا دل کہتا ہے کون اسے کہ مسلماں کی موت مر

تعلیم اس کو چاہیے ترک جہاد کی دنیا کو جس کے پنجہ خونیں سے ہو خطر

باطل کے فال و فر کی حفاظت کے واسطے یورپ زرہ میں ڈوب گیا دوش نا کمر

ہم پوچھتے ہیں شیخ کلیسا نواز سے مشرق میںجنگشر ہے تومغرب میں بھی ہے شر

حق سے اگر غرض ہے تو زیبا ہے کیا یہ بات اسلام کا محاسبہ ، یورپ سے درگزر

دراصل مسلانوں کے سیاسی زوال اور ذہنی پستی کا ایک سبب یہ بھی ہے کہ اسلام کے بعض بنیادی مسائل اور عقائد کو کچھ اس طرح پیش کیا گیا کہ خود مسلانوں کو ان کے تسلیم کرنے میں تأمل ہونے لگا ، ان میں ہی ایک مسئلہ جہاد کا تھا ، یہ بھی وہی افلاطونی طریق گوسفندی کا ایک دوسرا روپ تھا جس کا ذکر علامہ اقبال نے ''اسرار خودی'' میں کیا ہے ۔ مغربی مورخین نے بڑے زور شور سے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی اسلام ہزور شمشیر بھیلا اور اسلام قہر و غضب اور مذہبی جنون کا مذہب ہے جو جدال و قتال کو جزو ایمان سمجھتا ہے ، حالانکہ اسلام میں جہاد کا ایک فلسفہ ہے جس کی بنیاد یہ ہے کہ محض جوع الارض کی تسکین کے لیے جنگ اسلام میں حرام ہے ۔ صرف حق کی خاطر مسلمان پر تلوار اٹھانا فرض ہے اور یہ موت جو شہادت کہلاتی ہے مسلمان کی میراث اور معراج ہے ۔ مولانا روم فرماتے ہیں :

جمهد کن تا میتوانی ، اے کیا<sub>.</sub> در طریق ِ انبیا و اولیا

## أور يد أشعار :

این جهاد اکبر است ، آن امخر است بر دو کار رستم است و حیدر است

کار آنکس نیست کو را عقل و سوش پردارتن چون کند سوشی خروش

این چنان کس را بباید چون زنان دور بودن از معاف و از سنان به به به

کسب کن ، سعی نما و جهد کن تا بدانی سر علم بن لدن

گرچہ جملہ این جہان ہر جہد شد جہد کے در کام جابل شہد شد

## علامه اقبال کے بعض اور اشعار دیکھیے:

اے حلقہ درویشاں وہ مرد خدا کیسا ہو جس کے گریباں میں ہنگامہ رستاخیز

جو ذکر کی گرمی سے شعلے کی طرح روشن جو فکر کی سرعت میں بجلی سے زیادہ تیز (بال جبریل ، ص ۲۹)

امیر قافله سخت کوش و پیهم کوش که در قبیله ما حیدری ز کراری است (بال جریل ، ص ۸ گفتند جمهان ما آیا بتو میسازد گفتم کد می سازد ، گفتند که برهم زن (بال جبریل ، ص ۱۰۹)

ا غزالی درس الله بهو گرفت ذکر و فکر از دودسان او گرفت (جاوید ناسه ، ص ۱۵۸)

یا مسلمان را مده فرمان که جان بر کف بنه یا درین فرسوده پیکر تازه جانے آفرین (زبور عجم ، ص س۳)

تکیه بر حجت و اعجاز ببان نیز کنند کار حق گاه بشمشیر و سنان نیز کنند (زبور عجم ، ص ۱۰۰)

> گرچہ ہر مرگ است ہر موسن شکر مرگ پور مرتضلی چیزے دگر

جنگ شابان جهان غارت گری است جنگ مومن سنت پیغمبری است (جاوید نامه ، ص ۱۸۵)

صوفیا کے مسلک میں ذکر و فکر کی بڑی اہمیت ہے۔ مولانا روم کا ارشاد ہے :

> ذکر حق پاک است چون پاکی رسید رخت بربندد ، برون آید پلید

مهون درآید نام باک النو دیان بیت پلیدی ماند و یت آن دیان

\* \* \*

این قدر گفتیم باق فکر کن فکر اگر جامد بود ، او ذکر کن

ذكر آرد فكر را در استزاز ذكر را خورشيد اين افسرده ساز

فکر کن تا وارہی از فکر خود ذکر کن تا فکر گردی در جسد

ذكر گو تا فكر تو بالا كند ذكر گفتن فكر را والا كند

\* \* \*

عام میخوانند اپر دم نام پاک این عمل نبود ، چون نبود عشق پاک

آنهه عیسلی کرده بود از نام بهو میشدے پیدا ورا از نام او

چونک باحق متصل گردید جان ذکر آن این است و ذکر اینست آن

خالی از خود بود و پر از عشق دوست بس ز کوزه آن ترا و دکاندر اوست اب ذکر و فکر کے سونبوع پر اقبال کے یہ اشعار دیکھیے : 19 یہ یہ ہیں سب ایک ہی سالک کے جُستجو کے مقام . . . وہ جس کی شان میں آیا ہے علم الاساء!

مقام ذكر كالات رومى و عطار مقام فكر مقالات بوعلى سينا

مقام فکر ہے ہیائش زمان و سکان مقام ذکر ہے سبحان ربی الاعلیٰ (ضرب کلیم ۲۳)

مجھے خبر نہیں یہ شاعری ہے یاکچھ اور عطا ہوا ہے مجھے ذکر و فکر و جذب و سرور (ضرب کام ۱۱۰)

دگر موسے کہ ذکر لا اللہش برآرد از دل شب صبح گاہش

شناسد منزلش را آفتاہے کہ ریگ کہکشان روید ز راہش (ارسغان حجاز ص ۱۹)

\* \* \* \* فرندگی از گرمی ذکراست و بس حریت از عفت فکر است و بس (مثنوی مسافر ص ۱۰)

۱۰ و و ، ضرب کلیم ، ص ۲۳ -

گفت مرک عقل ؟ گفتم ترک فکو گفت مرک قلب ؟ گفتم ترک ذکو (جلوید نامه ص عمر)

\* \* \*

چشم او روشن شود از کائنات تا به بیند ذات را اندر صفات (جاوید نامه ص مهر)

k \*

کم خور و کم خواب و کم گفتار ہاش گرد خود گردندہ چون پرکار باش

عدل در قهر و رضا از کف مده قصد در فقر و غنا از کف مده

حفظ جانہا ذکر و فکر ہے حساب حفظ تنہا ضبط نفس اندر شباب (جاوید نامہ ص ۲۰۳)

اس ذکر و فکر کے ذریعے سے اصل مقصد صوف کا تزکیہ نفس اور تصفیہ ٔ باطن ہے جو دراصل شخصیت اور ذات کے ارتقاکا نام ہے۔ اس ارتقا کے بارہے میں اقبال کا اپنا ایک خاص نقطہ ٔ نظر ہے جسے ان کے فلسفہ ٔ خودی کا نام دیا جاتا ہے۔ ہم اس مسئلہ پر الگ ایک باب میں تفصیل سے بحث کرنے والے ہیں۔ صوفیا کے یہاں یہ تزکیہ ٔ نفس اور تصفیہ ٔ باطن مختلف منازل اور مظاہر سے گزرنے کے بعد ہوتا ہے۔ یہ سلوک کی منازل ہیں جن کی طرف ایک سابقہ باب میں اشارہ کیا جا چکا ہے۔ ظاہر ہے اقبال ایسی تربیت کو جس میں انسان اپنے آپ کو فنا یا محو کرنے کی کوشش کرے

تفلیق کائنات کے مقصد کے خلاف سمجھتے ہیں اور ایسے نفی خودی کا فلسفہ قرار دیتے ہیں ؛ اس لیے وہ اسے قبول نہیں کرتے بلکہ اس کی جگہ اثبات خودی پر زور دیتے ہیں ۔ یہ خودی جو اپنی تکمیل سے انسان کو انسان کامل اور مسرد مومن بنا دیتی ہے اور غائب تخلیق ہے ۔ اپنے ابتدائی دورکی نظموں میں ہی وہ ان غیالات کے ترجانی کرتے ہیں ، چنامچہ خضر راہ میں یہ اشعار دیکھیے :

بر تر از اندیشہ سود و زیاں ہے زندگی ہے کبھی جاں ہے زندگی

تو اسے پیانہ اسروز و فردا سے نہ ناپ جاوداں ، پیہم دواں ، ہر دم جواں ہے زندگی

اپنی دنیا آپ پیدا کر اگر زندوں میں ہے سر آدم ہے ضمیر کن فکاں ہے زندگی

زندگانی کی حقیقت کوپکن کے دل سے پوچھ جوئے شیر و تیشہ و سنگ گراں ہے زندگی

بندگی میں گھٹ کے رہ جاتی ہے اک جوئے کم آب اور آزادی میں بحر بیکراں ہے زندگی

آشکارا ہے یہ اپنی قوت تسخیر سے کرچہ اک سٹی کے پیکر میں نہاں ہے زندگی

قلزم ہستی سے تو ابھرا ہے مالند حباب اس زیاں خانے میں تیرا امتحال ہے زندگی

خام ہے جب تک تو ہے سی کا اک انہار دو ہے ہے۔ ہو جانے تو ہے شمشیر خونہار دو ہے ہے۔ انہار دو ہے ہے۔ انہار دو ہے۔ ا

زندگی کے اس ارتقائی سفر کی منزل جو مرد سومن اور انسان کامل ہے وہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی ذات مبارک ہے ۔ آپ پر نبوت ختم ہوئی ۔ دین آپ پر مکمل ہوا اور اللہ تعالی نے آپ پر الهٰی نعمتیں تمام کیں ، یہی سبب ہے کہ اقبال کے یہاں عشق رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) ایک بنیادی حیثیت رکھتا ہے اور آن کی محبت اور شیفتگی کا اظہار بار بار آن کے کلام میں ہوتا ہے ۔ ان کی محبت اور شیفتگی کا اظہار بار بار آن کے کلام میں ہوتا ہے ۔ مثنوی اسرار خودی اس میں نعت کے اشعار جن کا آغاز ان اشعار سے ہوتا ہے :

آبروے ما ز نام مصطفلی مسلم

<sup>\* \* \*</sup> 

م ۱۱ - امراز خودی ص ۲۰۴۱-۲۰ -

ہم اس سلسلے کے بعض اشعار کسی اور موقع پر نقل کر چکے ہیں اس نیے آن کی تکرار کی ضرورت نہیں لیکن جذبات کی شدت اور خلومن کی گہرائی اور گیرائی کے لیے ید اشعار خاص طور پر قابل غور ہیں !

خاک یثرب از دو عالم خوشتر است این خنک شهر می که آنجا دلبر است کشته انداز ملا جامیم نظم و نثر او علاج خامیم شعر لبریز معانی گفته است در ثنائ خواجه می گوهر سفته است نسخه کونین را دیباچه اوست جمله عالم بندگان و خواجه اوست

ان ارتقائی منازل کے نصور میں اقبال کے پیش نظر واقعہ معراج بھی ہے۔ بقول آن کے معراج مصطفلی (صلی اللہ علیہ و سلم) سے یہ سبق ملتا ہے کہ انسان کی رسائی کہاں تک ہے بشرطیکہ انسان اس درجہ کال تک پہنچ سکے: ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں اور ان جہانوں کی دریافت اور ان تک رسائی ہی دراصل انسانی زندگی کے مفر کا مقصد ہے۔

اس سفر میں بلکہ ہر سفر میں ایک رہبر اور رہنا کی ضوورت ہوتی ہے جو راستے کے نشیب و فراز اور 'راہ و رسم منزلہا ، سے واقف ہوتا ہے ۔ یہ سالک کا پیر و مرشد ہوتا ہے جو ان منازل سے کرر چکا ہوتا ہے اور نوواردان بساط کو ان خطرات و خدشات سے آگاہ کرتا ہے جو سفر میں درپیش ہیں ۔ پیر و مرشد کی اس اہمیت کو دولانا روم بھی تسلیم کرنے ہیں :

' لیٹر را بگزین کہ سے پیر این ،صفیر ، بست بس پر آلت و خوف و خطر

> برکه او سه مرشدے در رأه شد او ز غولان گمره و در چاه شد

گر نه باشد ساید پیر اے فضول بس ترا سرگشته دارد بانگ غول

اندر آ در سایه ٔ آن عاقلے ۔ کش نتاند برد از رو ناقلے ۔

بس تقرب جوید و سوئے اللہ سر سیج از طاعت او ہیچکاہ

زانگ او بر خار را گلشن کند دیدهٔ بر کور را روشن کند

ظل او اندر زمین چون کوه قاف روح او سیمرغ ، بس عالی طواف

دست گیرد بندهٔ خاص الله طالبان را سیبرد تا پیشگاه

از پس صد ساله آیج آید. برو پیر می بیند معین سو بمو

اود ایک مرتبہ جب پیرکی پیری کو تسلیم کر لیا جائے تو بھر امیں ہو نکتہ چینی سے احتراز کرنا چاہیے ۔ علامہ اقبال حافظ کو

ہوجوہ پسند نہیں کرتے لیکن حافظ بھی اِپنے انداز خاص میں یہی بات کہتے ہیں:

ہا سے سجادہ رنگین کن گرت پیر مغان گوید کا حالک نے خبر نبود ز راہ و رسم منزلہا

اور سولانا روم کا ارشاد ہے:

عیبها از رد پیران عیب شد غیبها از رشک پیران غیب شد

\* \* \* عيب كم كو بندة الله را

عیب کم دو بندهٔ الله را متهم کم کن بدردی شاه را

ورنه باشی پیچ پیچ از پیچیان پیرو<sub>ی</sub> بر دیو باشی مستنهان

\* \*

شبخ را که پیشوا و رہبر است گر مریدے استحان کرد، اوخر است

امتحانش گر کنی در راہ دین ہم توگردی ممتحن اے جیتین

\* \* \*

چون گرفتی پیر ، بان نسلیم شو ہمچو موسلی ٔ زیر حکم خضر شو

\* \* \*

علامہ اقبال نے مولانا روم کو اپنا پیر و مرشد بتایا ہے۔ اس سلسلے کے بعض اشعار ہم پہلے نقل کر بچکے ہیں۔ سولانا ہوم

بہ مجاب جن اکابر عبوایا ، اولیا اور اکابر دین کا فی در انہوں ۔
کو میں یا جن کی تعلیات یا اقوال کا حوالہ دیا ہے یا اپنے ای و خیالاہ کی تاثید میں پیش کیا ہے ان کا کچھ ذکر ہم ایک ال عنوان سے تعریر کریں گے ۔ ویسے جیسا کہ پہنے لکھا جا چکا ہے ملامہ اقبال سلسلہ قادریہ میں بیعت تھے اور تصوف ان کے یا محض ایک کتابی نظریہ نہیں ایک خاندانی روایت کی حیثیت رکھ ہے ۔ لیکن جس تصوف کے وہ خلاف تھے اس کا بھی کسی قادگر جان ضروری ہے ۔

تصوف کی ایک عام روایت ترک دنیا ، تجرد ، گوشه نشینی ترک فذائذ ، عبادات میں شدت ، فنائے ذات وغیرہ کی تھی ۔ اس طرح تصوف اور ہے عملی ایک دوسرے کے مترادف سمجھر جانے لگ تھے۔ دنیا کو دارالمحن سمجھا جاتا تھا۔ مومن کے لیے اسے دوزخ بتایا جاتا تھا۔ اس کے طالب کو سگ دنیا اور سردار خوار قرا دیا جاتا تھا۔ اس میں اور عیسائیوں کی رہبانیت میں یا بدھوں ! جینیوں کے ترک دنیا میں کوئی فرق نہ تھا۔ یہ لر اس قدر بڑھے تھنے کہ جس طرح ہمض حضرات نے دین کو محض چند رسوم اور چند عبادات کا ایک مجموعہ سمجھ لیا تھا اور اسلام کے معنی صرف یہ تھے کہ ایک شخص مسلان کے گھر میں پیدا ہوا تھا اور اس کے والعين نے اس كا نام اسلامي ركها نها ۔ اس كا لباس مسلانوں ك ساتھا ، اس کی وضع قطع مسلانوں کی سی تھی ، اس کا کھانا ہینا مسطقول كاسدا تها ، يعنى وه كوشت كهاتا تها ، كباب اور بلاؤ اس کے قومی کھانے تھے کہ ہندوستان سے لے کر مصر ، ترکی اور عرب تک بھیلے ہوئے تھے۔ ایسا اسلام ایک جسد نے روح تھا ، ایک ایسا پیرہن جس کے اندر صرف ایک مردہ جسم تھا۔ کچھ می حال تصوف كا بدوا تها - حضرت على الهجويري فرمال ين ""

١١٥ - كُتْف المعجوب ص ١١٥ - ١١٥ -

البدانك اندرین زمانه ما این علم بحقیقت مندرس گشته است خاصه اندرین دیار كه خلق جمله مشغول بهوا گشته اند و معرض از طریق رضا و علاء روزگار و مدعیان وقت را ازین طریقت صورت برخلاف اصل آن بسته است - - و كار از تخبق بتقلید افتانه و تحقیق روے حود را از روزگار ایشان بوشیله و عوام بدان پسند كرده گویند كه ما حق را همی بشناسیم و خواص بدان خورسند شده كه اندر دل ممنلی یابند و اندر نفس با جی و اندر صدر میل بدان سرائ از سرمشغولی گویند این شوق رویت است و حرقت محبت و مدعیان بدعوی خود از كل معانی بازمانده و مریدان از مجابده دست بازداشته و ظن معلول خود را مشابده نام كرده -"

### آئے جل کر فرمانے ہیں:

"خداوند عز و جل سا را اندر زمانه پدیدار آورده است که ایل آن بهوا را شریعت نام کردهاند و طلب جاه و ریاست و تکبر را عز و علم و ریاه خلق را خشیت و نهان داشتن کینه اندر دل حلم و مجادله را مناظره و محاربه و سفایت را عظمت و نفاق را زید و تمنئی را ارادت و بذیان طبع را معرفت و حرکات دل و حدیث نفس را محبت و الحاد را فقر و حجود را صفوت ، و زندقه را فنا و نرک شریعت پیخمبر را صلعم طریقت و آفت ابل زمانه را معاملت نام کرده اند تا ارباب معانی اندر میان ایشان محجوب گشتهاند و ایشان غلبه معانی اندر میان ایشان محجوب گشتهاند و ایشان غلبه

حضرت علی الہجویری کی وفات ہے. ، ع میں ہوئی مال گویا انھوں نے تصوف کے زوال اور نام نہاد صوفیوں کے بارے میں جو

۱۱۶ م محواله تعقیمات نوین راجع یکشف المحجوب و مصنف آن بهد عباسی راجع کشف المحجوب نسخه محوله بالا ، ص سی و بشتده -

کچھ لکھا تھا اس پر نو سو سال سے کچھ اوپڑ کا عرصہ گزرا ، یہ سازا دور اسلامی تاریخ میں زوال ، انحطاط اور عقائد کی کمزوری ، فحیف الاعتقادی اور بقول ڈاکٹر اشتیاق حسین قریشی ''دگر اعتقادی'' کا دور تھا جس کی اصلاح کے لیے بعض کوششیں بھی ہوئیں لیکن بہ حیثیت مجموعی یہ صورت حال بیسویں صدی تک قائم دہی اور اسی بنا پر علامہ اقبال کو بھی اللہیات اسلامیہ کی تشکیل نوکی ضرورت محسوس ہوئی - خلاصہ حضرت ہجویری کی گفتگو کا یہ ہے کہ لوگوں نے خلاف شریعت اور خلاف طریق مصطفلی صلی الله علیہ و سلم پر چیز کو طریقت کا پر فریب نام دے کر ہوا و ہوس کی تشکین کا فریعہ بنایا - حال و قال کی صرف اصطلاحیں رہ گئیں - ساع جس خریعہ بعض صوفیا کو بنیادی طور پر اختلاف تھا اور جنھوں نے قبول بھی کیا تھا انھوں نے اس کے لیے سخت قبود عائد کی تھیں ، اس کا بھی کیا تھا انھوں نے اس کے لیے سخت قبود عائد کی تھیں ، اس کا غذائے عاشقانہ تھی - مولانا روم کے بقول :

پس غذائے عاشقان آمد سام کہ ازو باشد خیال ِ اجتاع

قویے گیرد خیالات ضمیر بلکہ صورت گردد از بانگ صفیر

آتش عشق از نوابا گشت تیز آنهنان که اتش آن جوز ریز

لیکن اِس کے لیے شرائط بہت سخت ہیں ۔

## ہر ساع رائت ہر تن چیز نیست\* طعمہ ہر مرغکے انجیر نیست\*

غرض اسلام کے دور اول سے بیسویں صدی تک تصوف کے مسلک اور اس کے افکار و حیالات ، نبز صوفیا کے اپنے اعال اور وضع قطع میں ادسا فرق ببدا ہوگیا دھا کہ وہ اپنی اصل سے بہت دور جا پڑا تھا ، علامہ اس نصوف کے خلاف تھے ۔

اس سلسلے میں علامہ اقبال کے خیالات نثر اور نظم دونوں میں نہایت تفصیل سے موجود ہیں۔ اس بحث کے سلسلے کا ایک اہم مضمون وہ ہے جو ''ایک دلجسپ مکالمہ'' کے عنوان سے مقالات اقبال ۱۱۰ میں شامل ہے۔ اس مضمون کے بارے میں مرتب مقالات سبد عبدالواحد معینی لکھتے ہیں :

"علامه مرحوم کے مشورہ سے جناب محمد دین صاحب فوق نے جن کی شہرت سلک میں زیادہ تر "کشمیری گزف" کے ایڈیٹر کی حیثیت سے ہے، ایک رسالہ "طریقت" اگست مرا ۱۹ اع میں جاری کیا تھا۔ اس رسالہ کے پہلے پرچے میں ملک کے مشہور ادیبوں اور شاعروں کے مضامین نظم و نثر شائع ہوئے

<sup>\*</sup>حضرت على الهجويرى بهى ساع مين اس احتياط كى تاكيد فرما \_\_\_\_\_ ين :

<sup>&</sup>quot;من که علی بن عنان الجلابی ام آن دوستر دارم که مبتدیان را بساعها نگذارند ، تا طبع ایشان بشولیده نه شود که اندران خطرهائ عظیم است و آفت سهین از انست که زنان از بامی یا از جائے بدویشان می نگرند اندر حال ساع ایشان و ازین سرمستمعان را حجاب بائے محبت افتد و تا یکے از احداث درمیان ایشان باشد و بعد ازائکه جهان متصوف این جمله را مذہب ساخته اند۔

۱۱ - مقالات اتبال ، مرتبه سيد عبدالواحد معيني ، شائع كرده شيخ محمد اشرف لاهور طبع اول ، مئي ۹۹۳ و ع ص ۱۱۰ و ماهد ـ

الله الله مظامین کے علاوہ اس بوجے میں ایک دلیسب سکالمت بھی شائع ہوا تھا ، بس میں جناب غوق مبر حوم سے علائد کے بھی شائع ہوا تھا ، بس میں جناب غوق مبر حوم سے علائد کے دویعے تصوف ، خرورت اسرفند وغیرہ کے متعلق علامد کے خیالات دریافت کم تھے تھے ۔ اس امر کی شہادت موجود ہے کہ طریقت کا یہ پرچہ اور مندرجہ فیل مکالمد علامہ کی نظر سے گزرا تھا ۔"

یوں یہ پورا مقالہ مطالعے کے لیے بہت اپم ہے لیکن اس موقعے پر اس کے صرف اہم حصے پیش کیے جائے ہیں جو اقبال کے خیالات ہیں :

۔ ''اہل تصوف خصوصاً ہندوستان کے صوفیائے عظام نے اسلام کو وہ رونق ہنشی اور بجائے تیر و تلوار کے محض حسن عمل اور اخلاق محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعے اس کی وہ اشاعت کی کہ ہندوستان کے سات کروڈ سسلانوں میں چھ کروڈ یقیناً ان ہی ہزرگوں کے فیوض و برکات کا نتیجہ ہیں ۔''

یہ بات ہم بھی کسی قنر تفصیل سے اس مقالے کے ابتدائی ابواب میں لکھ چکے ہیں کہ برصغیر میں خاص طور پر اور دنیائے اسلام میں بالعموم اسلام ان صوفیا کی کوششوں سے پروان چڑھا جن کے ہاس سوائے روحانی طاقت کے اور کوئی دنیوی جاہ و حشم اور لاؤ لشکرنہ تھا بلکہ اکثر صورتوں میں تو ان کو مخالف حکومتوں یا ایسی مسلم حکومتوں میں کام کرنا پڑا جو سیاسی مصلحتوں کی بناء پر تبلیغی کوششوں کی تائید یا ان کی تقویت سے قعبداً اور علانیہ پرہیز کرتی تھیں اور اسی لیے یہ صوفیا اکثر ایسے دور دراز علاقوں میں اپنا مستقر بناتے جو ان درباری اثرات اور مصلحتوں اور نزاکتوں سے دور ہونے تھے ۔ پشاور سے سلمئ تک ، کشمیر سے راس کاری تک برصغیر کا کوئی گوشہ ایسا نہیں جس میں ان صوفیائے عظام نے اسلام کا نور نہ پھیلایا ہو ۔ اور آج بھی میں ان صوفیائے عظام نے اسلام کا نور نہ پھیلایا ہو ۔ اور آج بھی

صدیاں گزرے ہر جب سلطنتیں سے گئیں اور بڑے بڑے ناسور سلاطین ، ان کے درباری اسرا اور لشکریوں کے نام و نشان بھی صرف تاریخ کے منتین کے ایے کرم خوردہ دستاویزوں کے انبار میں دب چکے بیں ان بررگوں کا فیض عام اور روحانی تصرف آج بھی جاری و باتی ہے۔ اجمیر میں ، دلی میں ، لاہور میں غرض برصغیر کے کسی بڑے شہر یا چھوٹے فصبے میں کوئی نہ کوئی صوفی آج بھی صدیاں گزر جائے کے بعد اسی طرح حکمران ہے جیسے وہ اپنی زندگی میں تھا۔ قرآں حکم میں شہیدوں کے ساتھ جن طبقات کا ذکر ہے آن میں صوفیا بھی سامل ہیں ۔ اگرچہ لفظ صوفی اس میں نہیں ہے لیکن صفات صوفیا کا ذکر ہے اور شمیدوں کے باب میں کہا گیا ہے کہ ن كو مرده نه كمهو بلكه وه زنده بين البته بهم أن كو اپني چشم ظاہر سے نہیں دیکھ سکتے اور ان کے وجود کا ادراک اپنے عام حواس کے ذریعے سے نہیں کرسکتے ۔ اگر صدیوں سے صوفیا کے اس اثر کے مظاہر ساری دنیائے اسلام میں ہوئے رہے ہیں اور آج بھی ہو رہے ہیں تو اس میں حقیقت کا کوئی پہلو ضرور ہے۔ انھوں نے اپنے عشق سے ، اپنے کردار سے ، اپنے حسن اخلاق سے جریدہ عالم پر سہر دوام ثبت کر دی ہے ۔ ان میں سے بعض کا ذکر علاسہ اقبال نے کیا ہے۔ ان کا حال ہم ایک الگ باب میں شامل کریں گئے ۔

علامہ سے دوسرا سوال یہ تھا کہ صوفیوں سے مساانوں کو کیا قائدہ پہنچا ؟ ظاہر ہے صوفی ملک و مال کے مالک نہ تھے کہ آن کی بخشی ہوئی جاگیروں کے پروانوں پر مدح سراؤں کی آئندہ نسلیں تک پاتی رہیں ۔ ان کے پاس دولت فقر تھی اور حسن اخلاق ۔ علامہ اقبال فرمانے ہیں : ""

ومسلانوں کی اخلاق زندگی پر صوفیائے کرام نے بہت بڑا

١١٨ - ايضاً ص ٢١٨ -

اقر قالا - علم ایسے اوساف جو اخلاق پہلو سے انسانیت کا شاجہ ہیں ۔ شاجہ ہیں عض ان ہی ہزرگوں کی تعلیم و تربیت کا نتیجہ ہیں ۔ انسانوں کو مسئان اور بھر مسلانوں کو مسئان بنایا ۔''

علامه اقبال نے مسلمانوں کی تہذیبی اور ساجی زندگی میں صوفیائے کرام کے کردار کی اہمیت کے ایک خاص پہلو کی طرف اشارہ کیا ہے اور وہ یہ کہ انہوں نے ''انسانوں کو انسان اور بهر مسلمانوں کو مسلمان بنایا ۔ " وہ مسلمان تھے ، ایک اسلامی معاشره کے فرد تھے اور اس معاشرہ کی فلاح و بہبود ان کا اولین فریشہ تھا۔ اس کے لیے سب سے مؤثر ذریعہ خود ان کا اپنا کردار اور عمل تھا۔ وہ قرآن حکیم کی تعلیات اور سنت نبوی م کے اتباع پر خود بھی عامل تھے اور دوسروں کو بھی اس کی ہدایت کرتے تھے۔ وہ اسلام کی تعلم بھی دیتے تھے لیکن یہ تعلم صرف مکتبی اور کتابی نہ تھی ۔ شاگرد استاد کی شخصیت سے اور مرید مرشد کی نظر عنایت سے مت کچھ سیکھتا تھا ۔ غیر مسلم آبادی کے ساتھ آن کا رویہ اس رواداری کا تھا جس کی تعلیم ان کو اسلام نے دی تھی۔ وہ اسلام کے اس زرین عقید ہے کے قائل تھے کہ دین میں جبر و اکراه نهیں ، اس لیے لوگوں کو زبردستی مسلمان نہیں بناتے تھے اور نہ مسلمانوں پر کفر کے فتوے صادر کرتے تھے۔ وہ قیل و قال اور بعث و مباحثه سے پرسیز کرتے تھے۔ علامہ اقبال کا یہ قول ان کے باب میں بالکل صحیح ہے کہ:

''تمام ایسے اوصاف جو اخلاق پہلو سے انسانیت کا خاصہ ہیں محض ان ہی بزرگوں کی تعلیم و تربیت کا نتیجہ ہیں ۔''

تیسرا سوال یہ تھا کہ مسلم ''پالیٹکس'' کو ان سے کیا فائدہ ہوا ، علامہ اقبال کا جواب یہ ہے :

وصوفیوں کا گروہ ہولیٹکل ، عاملات سے ہمیشہ علیحلہ رہا ہے۔ ،
تحدوف کا مقصد نز کیہ نفس ، اصلاح باطن اور نفس کشی سے
اس ایے اس نے ملکی الجھنوں میں بہت کم بلکہ بالکل دخل
نہیں دیا ، البتہ بعض بعض سلاطین کو جو اپنے شاہائہ فرائش
سے غافل ہو کر ملک میں فتنہ و فساد کا باعث ہونے رہے ہیں
تادیبی ہدایات فرمائے رہے ہیں جیسا کہ تواریخوں کے مطالعے
اور صوفیائے کرام کے حالات سے اکثر ظاہر ہوتا ہے۔''

علامہ اقبال کے اس تجزیہ سے بھی کسی کو اختلاف نہ ہوگا اور اس کا سبب بھی ظاہر ہے ۔ اسلام کے ابتدائی عرب صحرا نشینوں کے دور کے بعد تاریخ و تہذیب اسلام کا جو دور آبا وہ بدوی کے مدنی تھا ۔

مدنبت کے تقاضے مختلف تھے۔ اس سے زندگی میں اس تہذیب کا آغاز ہوا جو تکلف ، اہتام ، تصنع ، ہناوٹ اور ظاہرداری کی تہذیب تھی ، اور جب خلافت راشدہ کے بعد امارت ، حکومت اور شاہی طرز حکومت نے شخصی حکومت کا روپ اختیار کیا تو شاہی دربار اور اس کے متعلقات و لوازم وجود میں آئے۔ بلاشبہ ان میں سے بعض دربار ، بعض اکابر سلاطین اور آن کے متوسل امرا پکے اور سجے مسلمان بھی گزرے ہیں لیکن درباروں کا عام رنگ وہ تھا جس کی جھلک الف لیلئی کی داستانوں ، بغداد کی یر اسرار شاہر اہوں ، معلسراؤں اور شبستانوں میں نظر آتی ہے۔ پھر یہ دربار سازشوں ، سیاسی جوڑ

<sup>\*</sup>اس موضوع کے تفصیلی مطالعہ کے لیے کئی اچھے ماخذ ہیں مثلاً Legacy of Islam مرتبہ سر تامس آرنلڈ جس کا اردو لارجمه میراث اسلام کے نام سے عبدالمجید سالک نے کیا ہے (مطبوعہ عبلس ترقی ادب لاہور ، طبع اول ، ۹۹ م) اور میراث ایران مرتبہ اے جے آرہری مترجمہ سید عاہد علی (مطبوعہ مجلس ترقی ادب لاہور، طبع اول ، ۹۹ ما ماخذ ہے ۔

الله الله الماسي وقايت و كروه بندى اور حرم سوالك سياست كا مهداد و کیے اللہ ہے علمہ یا صوفیا کے لیے ال دریاؤوں میں کشم ؟ کیا سامان تھا ایلکد آن سے ایسے فدوے اور ایسے فیصلے کواے جلنے لکے جو ان کے عقیدے کے مطابق درست نہ تھے۔ ان مع جو جي و صداقت علىردار تهم الهون نے سختيان اورداشت کیں ؛ آلام جسانی اور آفات روجانی کے صدیے سیے ؛ کوڑے کھلے ، قید و بند میں گرفتار ہوئے ، ہلاک کیے گئے اور جا علائے ظاہر تھے انھوں نے علم اور مذہب کی تجارت کی ـ صوبے کے لیے سوائے اس کے اور کیا چارہ تھا کہ وہ پالیٹکس یا سیاست کے مرکز اور محور یعنی درہاروں ، امیروں اور وزیروں سے قط تعلق کرایں اور اپنی خانقاہوں میں ایک طرح قلعہ بند ہو کر اپنے خیالات اور عقائد کے مطابق زندگی بسر کر سکیں اور جو معتقدین آن تک رسائی پائیں آن کو بھی اسی کی تلقین کریں ۔ از میں سے بعض نے عملی طور پر جہاد بھی کیا ہے اور اس کی سن بھی ہائی ہے ۔ منجمله اور حضرات کے حضرت شیخ اعمد سرپہندی مجدد الف ثانی ہیں جن کے اقبال بڑے مداح ہیں اور جن سے نظریہ وحدت شہود کی ترویج منسوب ہے۔

اس سلسلم کا اگلا سوال نہایت اہم ہے نہ سوال یہ تھا کہ اسلامی تصوف دنیاداری کے متعلق کیا تعلیم دیتا ہے ؟ علامہ اقبال کا جواب یہ ہے:

"اسلامی تصوف کی یہی تعلیم ہے کہ وہ دین کے ساتھ دنیا ہمی و کھیے ۔ اسلام رہبانیت کے خلاف ہے اور گھر ہار ، اہل و عیال کو ترک کر کے جنگلوں اور بیابانوں میں زندگی ہسر کرنے کو ناہسند کرتا ہے ۔ اسلامی تصوف ایسے یوگ کو جو صرف اپنی ذات کے لیے ہو ایک بے فیض اور خشک چشمہ سے تشبیہ دیتا ہے ۔ بیشک یکسوئی حاصل کرنے کے چشمہ سے تشبیہ دیتا ہے ۔ بیشک یکسوئی حاصل کرنے کے

لیے خلوت اور عزلت نشینی کی ضرورت ہے ، لیکن تمام لوگ اس کے اہل نہیں ہوئے ۔ دراصل ترکِ دنیا ایک ہرا ممونہ ہے اہل دنیا کے کاروہار کے لیے بلکہ یہ صریح خلاف ورزی ہے قانون النہی کی جو انسانی نسل کے بڑھتے رہنے اور اس کے بھولنے بھلنے کا متمنی ہے ۔"

دراصل یہی اقبال کا تصوف کے باب میں بنیادی اور مرکزی نظریہ ہے ۔ یعنی تصرف اسلام عین تعلیات قرآن اور اسوہ رسول کے مطابق ہے ۔ اگر اسلام میں رہبانیت اور ترک دنیا کی تعلیم ہوتی تو رسول کریم صلی الله علیہ وسلم جن کے متعلق فرمایا گیا ہے کہ الله کا رسول کمھارے لیے ایک کامل نمونہ ہے ، اس کی پیروی اور اقتداء کرو ، اس رسول پاک م نے پہلے خود رہبانیت اور ترک دنیا اختیار کیا ہوتا ۔ وہ گھر ہار ، اہل و عیال ، کنبہ اور خاندان کے جنجالوں کو توڑ کر گوتم بدھ کی طرح تارک الدنیا ہو جاتا ، لیکن ایک انسان کامل اور انسانیت کے لیے ایک نمونہ ہونے کے لیے آپ م نے تزکیہ نفس اور تصغیم باطن کے ساتھ دنیاداری کو بھی اللہ کے قانون کے مطابق اختیار کیا ۔ ظاہر ہے خلوت اور عزلت نشینی کی ضرورت ہوتی ہے ، اختیار کیا ۔ ظاہر ہے خلوت اور عزلت نشینی کی ضرورت ہوتی ہے ، اختیار کیا ۔ ظاہر ہے بالآخر باہر ہی آتا ہے اور سارے عالم کو میں مصروف رہتا ہے بالآخر باہر ہی آتا ہے اور سارے عالم کو اپنے علم و معرفت سے منور کرتا ہے ۔

وہ شمع اجالا جس نے کیا چالیس ہرس تک غاروں میں

ماری دنیا کے لیے ہدایت اور عرفان کا نور نے کر سامنے آیا ۔ ظاہر ہے جو تعلم اسلام کے اس می کزی نظریہ عیات کے خلاف ہو وہ سلامی نہیں ہوگی اور اسلامی نہ ہوگی تو اسلامی تصوف کے عناصر یہ کس طرح شامل ہو سکتی ہے ۔ جس خلوت اور عزلت نشینی کی عالیں بعض صوفیائے کرام کے یہاں سلتی ہیں، مولانا روم اور علامہ

عائبال بھی جس کے علمبردار ہیں باول علامہ ''کام لوگ اس کے اہل خوب ہوستے ہا۔ خوب ہوستے نا'

یمٹی سوالات اس سلسلے کے ذیلی اور ثانوی ہیں کہ ان کا تعلق قلسفہ تصوف یا اس کے بنیادی نظریات سے نہیں ہے سالاً عرس کی رسم کس سے جاری ہوئی ، یا عرس کا مقصد کیا ہے۔ علامہ فرمائے ہیں :

"عرب اور دیگر ممالک اسلامہ کی تو خبر نہیں لیکن ہندوستان کے عرسوں کے متعلق یہ قیاس کیا جاسکتا ہے کہ ہندوؤں میں چونکہ جاتراکی رسم عرصہ دراز سے چلی آ رہی ہے اور وہ دور دراز ممالک سے بعض خاص تیر تھوں پر جاترا کے لیے جایا کرتے تھے، اس لیے جب وہ رفتہ رفتہ مشرف بہ اسلام ہونے لگے تو ان کو اسلام سے مانوس کرنے کے لیے ایسے طریقے اختیار کیے گئے جو ان کے مذہبی اور قومی شعائر سے کسی قدر مشابہ تھے ۔ "یہ میرا قیاس ہے یقین نہیں ہے ۔"

اس تبصرہ کا آخری حصہ خاص طور پر قابل غور ہے کہ علامہ خود فرمائے ہیں کہ یہ آن کا قیاس ہے ، یقین نہیں ہے ۔ جاترا یا تیرتھ کا تعلق محض ہندوؤں سے نہیں ہے ۔ غالباً دنیا کے کسی مذہب میں حیح سے بڑا اجتاع نہیں ہوتا اور حج کے بعد تمام حجاج روضہ رسول مقبول (صلی الله علیہ وسلم) پر حاضری کو جزو ایمان جانتے ہیں اور پر چند کہ آپ کے روضہ سارک پر حاضری ارکان حج میں شامل نہیں ہے لیکن شاید ہی کوئی حاجی ہو جو آستانہ سارک پر حاضری نہیں سے تشبیہ دینا بالکل نہ دیتا ہو ۔ حج کو جاترا یا تیرتھ کہنا یا اس سے تشبیہ دینا بالکل مناسب نہ ہو کا لیکن کسی ایک شہر ، ایک عارت میں صدیوں سے اہل ایمان کا اجتاع محض ایک روایت نہیں اسلام کے پانچ بنیادی ابل ایمان کا اجتاع محض ایک روایت نہیں اسلام کے پانچ بنیادی اس کا اس کی تعمیر اول کے روز سے جاری ہے ۔ سلسلم

کو موایا ، بت شکنی کی تعلم دی لیکن آج بھی ہر حاجی سنگ اسود کو ہوسہ دیتا ہے اور ہجوم میں ہوسہ نہ دے سکے تو اس کی طرف اشارہ کو کے ہاتھوں کو چومتا ہے۔ مقام ابراہیم پر دو رکت مماز ادا کرتا ہے ۔ صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرتا ہے بعث دوڑتا ہے۔ زمزم سے سراب ہو کر اور صدیوں سے لاکھوں عقیدت مند اسے بطور تبرک لے جائے ہیں ۔ عزیز اقارب کو بطور تحفہ دیتے ہیں ۔ اس قسم کے اجتاع کا سلسلہ ظہور اسلام سے قبل بھی تھا اور یہ سمجهنا که دور جاهلیت کی اس رسم کو محض اس لیے جاری رکھا گیا کہ نو مسلموں کو ان کے قدیم قومی اور ، ذہبی شعائر کی مأنوسیت سے رام کیا جائے بہت بڑی غلط فہمی ہوگی ۔ ہارا مقصد یہ نہیں کہ عرس کی وہی اہمیت یا حیثیت ہے جو حج بیت اللہ کی ہے یا یہ جزو دین ، جزو ایمان ہے ۔ لیکن اس کو ہندوؤں کی تیرتھ یا جاترا سے کوئی تعلق نہیں ، ہندوؤں کے علاوہ عیسائی اور یہو ی بھی مذہبی اہمیت اور نوعیت کے آثار کی زبارت کے لیے جمع ہوئے ہیں ۔ سکھ جانری سکھوں کے متبرک مقامات کی زیارت کرتے ہیں ۔ دنیا بھر سے بدھ جاتری سری لنکا میں گوتم کی یادگار کی زیارت کو آتے بلکہ اسلام میں تو شاید سب سے کم ایسی صورتیں نظر آتی ہیں ۔ اب رہا یہ کہ ان عرسوں کی نوعیت کبھی کیا تھی اور اب کیا ہوگئی تو یہ زوال عض اس رخ سے ہی ظاہر نہیں۔ آج مسلمانوں کی وضع قطع ، ان کا لباس ، ان کے عادات و اطوار ، آن کی تہذیبی اور مجلسی زندگی ، ان کا ضابطہ اخلاق سب اسی زوال کا شکار ہے ۔ عرس کے مقصد سے بھی علامہ اقبال کو اختلاف نہیں ، فرمائے ہیں :111

''عرس کا مقصد تو دراصل یہ ہے کہ جس ہزرگ کا عرس ہو اس کے سبق آموز حالات بیان کیے جائیں ۔ لوگوں کو اس

ورو - ايضاً ص ، عمرو -

کے اچھے عمل کی تقلید و پیروی کی ترغیب می جائے۔ لیکن افسوس ہے کہ موجودہ عربوں کا بیشتر حصہ اپنے اصلی مقصد سے دور بٹ چکا ہے اور محض نے خبر ہے ۔"

اولیا کی کرامتوں کے بارے میں علامہ کا اعتراف یہ ہے :"ا

"میں کرامتوں کا قائل ہوں اور میرا خیال ہے کہ وہ پاک نفوس جن کو اہم تعالمی نے خاص دل و دماغ عطا کیا ہے اور جو تزکیہ نفس میں صاحب کال ہیں تیر از کان رفتہ اور آب از جو رفتہ واپس لا سکتر ہیں:

اولیا را بست قدرت از الله تیر جسته باز گرداند ز راه

علامہ اقبال نے یہ شعر اپنے ہیر و مرشد مولانا روم کا نقل کیا ہے اولیا کے بارے میں مولانا رومی کے بعض اور ارشادات دیکھیے :

حبذا ارواح اخوان الصفات مسلات ، مومنات ، قانتات

ہر کسے روئے ہسوئے بردہ اند وین عزیزان رو باین سو کردہ اند

ہر کبوتر می پرد در مذہبے وہن کبوتر جانب بیجانیے

پر عقامے سیہرد از جابجا وین عقابان راست بیجائی سرا

کلر درویشی ورائے کارہا ست دمیدم از حق مرایشائرا عطاست

بلکه درویشان و رائے تملک و مال روزی دارند ژرف از ذوالجلال

گفت حق کاندر سفر ہر جا روی باید اول طالب سردے شوی

بین کد اسرافیل وقت اند اولیا مرده را زایشان حیات است و کما

جانهائے مردہ اندر گورتن بر جهد ز آواز شان اندر کفن

گوید این آواز ز آواها جدا ست زنده کردن کار آواز خدا ست

یک زمانے صحبتے با اولیا بہتر از صد سالہ طاعت ہے ریا

گر تو سنگ خاره و مرمر بوی چون بصاحب دل رسی ، گویر شوی

مهر باكان درميان جان نشان دلخوشان دل مده الا بمهر دلخوشان

ہر کہ خواہد ہمنشینی با خدا گو نشیند در حضور اولیا

از حضور اولیا کر بکسلی تو ہلاکی زانکہ جزوی نے کلی

🤾 🦠 جون شوی دور از حضور آولیا درحقیقت گشته دور از خدا هامسان آفتاب اند اولیا در بشر واقف ز اسرار خدا آنکه واقف گشت بر اسرار پوو سر مخلوقات چبود پیش او آنکه بر افلاک افتارش بود بر زمین رفتن چه دشوارش بود کاسلے گر خاک گیرد، زر شود ناقص ار زر برد ، خاکستر شود **ہرچہ گیرد علتی ، علت شود** کفر گیرد ملتی ملت شود **جم**ل آید پیش او دانش شود جهل شد علمے کہ در ناقص رود

مولانا کے یہاں اس مضمون کے اور اشعار بھی بکثرت مؤ سکتے بھی لیکن اس اقتباس سے آن کے نقطہ انظر کی وضاحت ہو جاتے ہو اور جی نظریہ علامہ اقبال کا ہے۔ مولانا روم نے بعض اکابر صوفیا کے نام بھی لیے ہیں ان کا حوالہ ہم اپنے موقع پر جہالا علامہ اقبال کے بعض محبوب صوفیا کا ذکر کریں گے ، نقل کی حاف گا ۔

اس سلسلے کے آخری دو سوال رہ گئے ۔ ایک یہ کہ پیر کی ضرورت ہے یا نہیں اور دوسرے یہ کہ ازمنہ ٔ سلف کے سے کہا

پیر کیوں نہیں ہوتے ۔ پیر کی ضرورت کے بارے میں ہم علامہ کے خیلات کا پہلے بھی ذکر کر چکے ہیں اس موقع پر ان کا ارشاد یہ ہے :""

''پیر یا مرشد کی سخت ضرورت ہے۔ اس کے بغیر انسان کوئی صحیح اور کامل راستد نہیں دیکھ سکتا۔ روحانی فائدہ نو ان بزرگوں سے صرف انھیں لوگوں کو جامل ہوگا جو اہل دل ہیں ، جن کے دل میں درد ہے ، جن کے قلب میں گرمی اور جن کی روح میں تڑپ ہے ۔ لیکن کم سے کم اخلاق فائدہ تو ہر مرید حاصل کر سکتا ہے۔ پیر کی صحبت سے اخلاق فائدہ تو ہر مرید حاصل کر سکتا ہے۔ پیر کی صحبت سے رہشر طیکہ ہبر دوکانداری نہ کرتا ہو) ہر مرید اپنا اخلاق سنبھال سکتا ہے۔ اور جس کا اخلاق درست ہے ، جس کے افعال ٹھیک ہیں اور جس کے ''اعال حسنہ'' کہے جاتے ہیں ' افعال ٹھیک ہیں اور جس کے ''اعال حسنہ'' کہے جاتے ہیں ' اس سے بڑھ کر اور کون بہترین انسان ہو سکتا ہے ۔''

ظاہر ہے یہاں علامہ نے صرف ایک شرط لگائی ہے اور وہ یہ
کہ: "بشرطیکہ پیر دوکانداری نہ کرتا ہو" تو اس کا اطلاق تو
ہر علم اور ہر فن پر ہوتا ہے۔ خواہ یہ علم دنیا ہو یا علم دین شرط
اول یہ ہے کہ استاد یا پیر و مرشد اس فن یا دین میں خود درجہ
کال رکھتا ہو اور خلوص نیت سے اس نعمت اللہی کو جسے
الله تعاللی نے خیر کثیر فرمایا ہے ، دوسروں تک پہنچانے کا فریضہ
ادا کرتا ہے اور جو شخص علم کی تجارت کرتا ہے وہ نہ عالم ہے
نہ استاد ، نہ پیر و مرشد اور نہ اس کے اعال و افعال کی بنا پر پیر
یا پیری ، استاد یا استادی کے بارہے میں عام حکم لگایا جاسکتا ہے۔

رہا یہ سوال کہ ازمنہ سلف کے سے اب پیر کیوں نہیں ہوسکت علامہ نے اس کا جواب جو دیا ہے وہ نہایت اہم ہے :

وجور \_ ايضاً ص وبرو \_

۱۷۷ - ایضاً و ص ۵۰۰ -

اس موقع پر قدرتی طور پر بعض ذہنوں میں یہ سوال پیدا ہوگا کہ اگر محقی سوسائٹی کا اثر ایسے کامل انسانوں کے وجود میں آنے یا نہ آنے کا ذمہ دار ہے تو پھر انتہائی تاریک اور جہالت و بربریت کے دور میں کامل انسان کیسے پیدا ہوئے جس کی ایک مثال محود رسول کریم صلی انتہ علیہ و آلہ و سلم کی ذات گرامی ہے کہ عوب جیسے جاہل اور اجڈ ملک میں جہاں دنگا اور فساد ، خوف خراہہ ، لڑ کیوں کا قتل اور دنیا جہان کے دیگر عیوب ایک معمولی بلکہ تفریح کی بات سمجھے جاتے تھے ، وہاں ایک شخص معمولی بلکہ تفریح کی بات سمجھے جاتے تھے ، وہاں ایک شخص درگہ رب العزت سے اس قسم کا دل و دماغ لے کر آتا ہے جو ایک عالم میں کہ مثنے والا انقلاب اور دلوں سے نہ محو ہونے والی عالم میں کہ مثنے والا انقلاب اور دلوں سے نہ محو ہونے والی کی بھیت پیدا کر دیتا ہے ۔ میری مراد آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی بھیت ہو دنیا کے سب سے بڑے آدمی اور اللہ تعالی کی رحیت

خاص کا آیک روشن ممونہ ہیں۔ ان کے گرد و پیش اور الواسیات میں آ جس قسم کے حالات تھے ان کا خاکہ سولانا حالی نے اپنی ایک م نظم میں اتارا ہے۔"

اس سوال و جواب کی آخری بات یه ہے که صوفی لوگ موجودہ زمانے کی جدو جہد میں ہارے لیے کس طرح مفید ہوسکتے ہیں ، اس کا جواب دیکھیے:

''اہل تصوف خصوصاً ان بزرگوں کا جو صاحب اثر ہیں اور اپنے عفید محندوں کا بہت بڑا حلقہ اثر رکھتے ہیں ، یہ نہایت ضروری فرض ہے کہ وہ اپنے معتقدوں اور ارادت مندوں کو اپنے اثر میں رکھیں اور ان کی زندگی کو مذہبی اور اخلاق پہلو سے ایک کامیاب زندگی بنا دیں ۔ سوشل ترقی کے لیے جد و جہد کرنا بھی ایک قسم کی بہداری ہے اور یہ بیداری جب کبھی ہوگی حضرات صوفیہ کے باک نفوس سے ہوگی ۔"

تصوف اور حضرات صوفیہ کی اس دور میں ضرورت پر علامہ کے اس ارشاد سے ان کی اہمیت کا اندازہ ہو جاتا ہے ۔ اس مقالہ کے آخر میں اس موضوع پر اظہار خیال کیا گیا ہے ۔

میں سمجھتا ہوں کہ اس مکالمہ یا سوال و جواب سے تصوف اور سوفیہ کے بارے میں علامہ اقبال کے افکار و خیالات اور ان کی رائے کا کسی قدر مکمل اندازہ ہو جاتا ہے۔ ان کی شاعری میں ان عناصر کے تجزیہ سے پہلے ہم ان کی بعض اور نثری تحریروں کا جائزہ لینا ضروری سمجھتے ہیں۔ ان میں سب سے پہلے ان کے مکتوبات ہیں۔ ہم ان سے تصوف اور صوفی کے متعلق مختلف محضوعات ، مباحث اور سوالات پر ان مکاتیب کے بعض حصے یہاں

<sup>\*</sup>یهاں اشارہ مسدس مد و جذر اسلام کے اس حصے کی طرف ہے جس میں ظہور اسلام سے قبل عرب کی حالت کا نقشہ پیش کیا گیا ہے۔

## الله الهر سوايا كي جانك اور علاء كا اعتراف شكست

الموں میں اخرکار صوفیا غالب آئے ، یہاں تک کہ اب برائے نام علیاء جو باقی ہیں وہ بھی جب تک کسی ند کسی خانوادے میں بیعت ند لیتے ہوں ہردلعزیز نہید ہو سکتے ۔ خانوادے میں بیعت ند لیتے ہوں ہردلعزیز نہید ہو سکتے ۔ بروش کویا علیاء کی طرف سے اپنی شکست کا اعتراف ہے ۔ علم الله ثانی، عالمگیر اور سولانا اسمعیل شہید رصة الله علیم سفر الله شافی، عالمگیر اور سولانا اسمعیل شہید رصة الله علیم سفر الله الله میں سیرت کے احیا کی کوشش کی مگر صوفیا کی کثرت اور صدیوں کی جمع شدہ قوت نے اس گروہ احرار کو کامیاب ند ہونے دیا ۔ اب اسلامی جاعت کا محض خدا پر بھروس ہے ۔ اس میں بھلا کیا کر سکتا ہوں ۔ صرف ایک بیجین اور مضطرب میں بھلا کیا کر سکتا ہوں ۔ صوف ایک بیجین اور مضطرب میں بھلا کیا کر سکتا ہوں ۔ قوت عمل مفقود ہے ۔ ہاں یہ آرزو رہتی ہوت عمل مفقود ہے ۔ ہاں یہ آرزو رہتی سے کہ کوئی قابل نوجوان جو ذوق خداداد کے ساتھ قوت عمل بھی رکھتا ہو مل جائے جس کے دل میں اپنا قوت عمل منتقل کر دوں ۔''

# تصوف کے بارے میں تاریخ تصوف لکھنے کا خیال

"ملامه ابن جوزی نے جو کچھ تصوف پر لکھا ہے اس کر شائع کر دینے کا قصد ہے ۔ اس کے ساتھ تصوف کی تاریخ پر ایک مفصل دیباچہ لکھوں گا ، انشاء اللہ ، اس کا مصالح جمع کر لیا ہے ۔ منصور حلاج کا رسالہ "کتاب الطواسین"

١٩٠٠ - اقبال ناسه حصد دوم ، مرتبه شيخ عطاءاته . ناشر شيخ عَلَّ اشرف لابعد طبع ١٩٥١ -

فرانس میں مع نہایت مفید حواشی کے شائع ہوگیا ہے۔ دیباجہ میں اس کناب کو استعال کروں گا ۔ فرانسیسی مستشرق ہے نہایت عمدہ حواشی دیے ہیں ۔ رہبانیت کے متعلق ہو آیة شریفه آپ کے خیال میں ہو ضرور لکھیے ۔"

(بنام اكبر اله آبادي ، ص . ۵-۱۵)

#### ۲۲ جنوری ۱۹۱۹ء

تاریخ نصوف اسلام کی اسمیت کا علامہ اقبال کو اس قدر اندازہ تھا کہ اس کے بعد ایک اور خط میں لسان العصر اکبر اللہ آبادی کو بھر اسی سلسلہ میں لکھتے ہیں :

'آپ کا والا نامہ مل گیا ہے۔ میں تصوف کی تاریخ پر ایک مبسوط مضمون لکھ رہا ہوں حو ممکن ہے ایک کتاب بن جائے ۔ چونکہ خواجہ \* . . . . نے عام طور پر اخباروں میں میری نسبت یہ مشہور کر دیا ہے کہ میں صوفیائے کرام سے بدظن ہوں ، اس واسطے مجھے اپنی پوزیشن صاف اور واضع کرنی ضروری ہے ، ورنہ اس طویل مضمون کے لکھنے کی کوئی ضرورت نہ تھی ۔

چونکہ میں نے خواجہ حافظ پر اعتراض کیا ہے اس واسطے ان کا خیال ہے میں تحریک تصوف کو دنیا سے مٹانا چاہتا ہوں ۔ ''سر اسرار خودی'' کے عنوان سے انھوں نے ایک مضمون خطیب میں لکھا ہے جو آپ کی نظر سے گزرا ہوگا۔ جو ہانچ وجوہ انھوں نے مثنوی سے اختلاف کرنے کے لکھے ہیں

<sup>\*</sup>مطبوعہ مکتوب میں یہ جگہ خالی چھوڑ دی گئی ہے۔ غالباً اشارہ خواجہ حسن لظامی کی طرف ہے جنھوں نے اس زمانے میں علامہ اقبال کے ان خیالات سے اختلاف کیا ہے جس کا اظہار علامہ نے اسرار خودی کے دبباچہ طبع اول میں حافظ کی شاعری کے ہارے میں کیا تھا۔ ہمض اور مکاتیب سے اس کی تائید ہوتی ہے۔

الوجید قرار ہے۔ الدعاء فرمائی اللہ تعدول سے فارخ بہتر فروں تو تقوید الا بمان کی طوف توجہ کروں ۔ فی الحال ہو فرصت ملتی ہے وہ اسی مضمون کی نظر اپنو ہاتی ہے ۔ المبدور کے کتب محانوں میں ہمیں مطبور کے کتب محانوں میں ہمیں مطبور ۔ جبہاں تک ہو سکا میں نے تلاش کی ہے اور جبے امید ہی کہ آپ اس مضمون کو پڑھ کر خوش ہوں گے ۔ امید ہی خانوں میں شائع منصور حلاج کا رضالہ ''کتاب الطواسین'' نام فرانس میں شائع ہوگیا ہے ، وہ بھی منکوایا ہے ۔ امید کہ آپ کا مزاج عنس ہوگا ہے ، وہ بھی منکوایا ہے ۔ امید کہ آپ کا مزاج عنس ہوگا ہو ۔ فی افحال مشوی کا دوسرا حصہ بھی ملتوی ہے ، مگر اس میں اورنگ زیب عالمگیر کے متعلق جو اشعار ہیں ان میں یہ ایک عرض کرتا ہوں :

درمیان کارزار کفر و دین ترکش ما را خدنگ آخرین ۳۳

آپ کا قطعہ ''حضرت اقبال اور خواجہ حسن'' بہت خوب رہا ، صرف ایک بات ہے کہ خواجہ صاحب کو تو کبھی رقص

ج ۱ ر رموز بیخودی میں اس سلسلے کی نظم کا عنوان ''حکایت شیر و شہنشاہ عالمکیر رحمة اللہ علیہ ہے ۔ اس کے بعض اشعار یہ ہیں :

پایه اسلامیان برتر ازو درن درسیان کارزار کفر و دین تخم الحادے که اکبر پرورید همم دل در مینه یا روشن نبود حق گزید از بند عالمگیر را از بند عالمگیر را از بند عالمگیر را بر مف شاہنشهان یکتاستے

احترام شرع پیغمبر ازو ترکش ما را خدنگ آخرین باز الدر فطرت دارا دمید ملت ما از فساد ایمن نبود آن فتیر صاحب شمشیر را جر تجدید یقین مامود کرد فقر او از تربیش پیداستے

(رموز ، ص ۱۱۲ - ۱۱۳)

اور سکر نصیب ہوتا ہوگا ، میں اس نعمت سے محروم ہوں گئے

و السلام
 آپ کا خادم
 محمد اقبال

(م فرورى ١٩١٩ء، لاهور)

اس سلسله کا اگلا خط نهایت اهم ہے کیونکہ اس میں علامہ اقبال نے میت کھل کر تصوف اور بعض اکابر صوفیا کے بارسے میں اپنے خیالات کا اظمار کیا ہے اور اسلامی تصوف اور غیر اسلامی تصوف میں تفریق کی ہے۔ نیز تصوف سے پیدا شدہ اس ادبی روایت کے ہارے میں بھی اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے جو علامہ کے نزدیک فارسی شاعری اور اس کے وسیلہ سے اردو شاعری میں رندی و بادہ آشامی ، ترک شریعت ، شعائر اسلام کی تضحیک اور استهزا وغیره تے مضامین عام ہوگئے اور اس سے قومی اخلاق تباہ ہوگیا ۔ اگرچہ اس رائے میں اتبی صداقت ضرور ہے کہ ایسے مضامین دگر اعتقادی اور اخلاق بے راہ روی میں مدد کار ثابت ہوئے لیکن اس پستی کا سبب دراصل وه سیاسی ، ساجی اور تاریخی حالات بین جن سے اس دور کے لوگوں کو گزرنا پڑا ۔ شاعری کا مذاق لاکھ عام سہی لیکن ایک ایسے ملک میں جہاں خواندگی ہی برائے نام ہو دیوان حافظ کا مطالعہ کرنے والے کتنے لوگ ہوں کے اور پھر ان میں سے کتنے ایسے ہوں گے جن کے ذریعے یا وسیلے سے یہ خیالات عام ہوتے۔ یہ سچ ہے کہ خراب شاعری سوسائٹی کو خراب کرتی ہے لیکن حقیقت یہ بھی ہے کہ خراب سوسائٹی خود شاعری کو خراب کرنے کی بڑی حد تک ذمہ دار ہوتی ہے:

> سے کہ بدنام کند اہل خرد را غلط است ہلکہ مے می شود از صحبت نادان بدنام

الله ملاحد کا فحط الله سند - بد خط و و جوان کو ایک اور خط این بین بید به این این اور خط این بین بین به به وی وی به ایک دن بین به به وی وی به وی ایک اور خط ایر الله این کام تهر موجوده خط اور خطون کے اس تواتر بین الداؤہ پیونا ہے کہ موضوع خطوط نہایت اہم ہوگا اور گان خالب بین کہ تھی اسی مسئلہ کا ذکر ہوگا جو اب کئی سال سے علامہ کے لیے ایک اہم مسئلہ بن گیا تھا -

### مور المارية ال

کل ایک خط ڈاک میں ڈال چکا ہوں ، آج اور کل دو اور خط آپ کے وصول ہوئے ، میں نے خواجہ حافظ پر کہیں یہ الزام نہیں لگایا کہ ان کے دیوان سے میکشی بڑھ گئی ، میں اعتراض حافظ پر بالکل اور نوعیت کا ہے ۔ اسرار خودی میں جو کچھ لکھا گیا وہ ایک لٹریری نصب العین کی تنقید تھی جو مسلمانوں میں کئی صدیوں سے پاپولر ہے ۔ اپنے وقت میں اس نصب العین سے ضرور فائدہ ہوا ، اس وقت یہ غیرمفیہ ہی نہیں بلکہ مضر ہے ۔ خواجہ حافظ کی ولایت سے اس تنقید میں کوئی سروکار نہ تھا، نہ ان کی شخصیت سے نہ ان کے اشعار میں بیتے ہیں بنکہ میں اس مراد وہ سے جو لوگ ہوٹلوں میں پیتے ہیں بنکہ میں اس میے وہ حالت سکر (Nacotic) مراد ہے جو حافظ کے کلاء سے بعیثیت محمومی پیدا ہوتی ہے ۔ چونکہ حافظ کے کلاء عارف تصور کیے گئے ہیں اس واسطے ان کی شاعرانہ حیثیت عمومی بیدا ہوتی ہے ۔ چونکہ حافظ ولی اور عارف عور کیے عوام نے بالکل ہی نظر انداز کر دی ہے اور میرے ریمارک عوام نے بالکل ہی نظر انداز کر دی ہے اور میرے ریمارک تصورف اور ولایت پر حملہ کرنے کے مترادف سمجھے گئے۔... \*

9 A

المیهان بهر قام معذوف ہے اور قیاس ہے کہ یہاں بھی خواجہ حسن نظامی کی اطرف اشارہ ہے ۔ لیکن اس مجموعہ میں خواجہ صاحب کے قام آخری عط یہ فروری 16 وء کا ہے اور قضیہ اس کے بعد کا ہے ۔

بن ایسا سمجھ کر اخباروں میں لکھا ، اس واسطے عبھے عبور اسمار تصوف پر اپنے خیالات کا اظہار کرنا پڑا۔

بہلے عرض کر چکا ہوں کہ کون تصوف میں نزدیک قابل اعتراض ہے - میں نے جو کچھ لکھا ہے وہ نئی بات نہیں ؛ حضرت علاء الدولہ سنجانی رحمۃ اللہ علیہ لکھ چکے ہیں ؛ حضرت جنید بغدادی لکھ چکے ہیں - میں نے تو محی الدین اور منصور حلاج \* کے ستعلق وہ الفاظ نہیں لکھے جو حضرت سنجانی اور جنید\*\*

\*علاسہ کا مضمون پیش نظر نہیں ، غالباً انھوں نے می الدین اپن عربی اور منعبور حلاج کے بارے میں ان کے نقطہ ' نظر وحدت وجود کے سلسلے میں تنقید کی ہوگی - حلاج کے بارے میں ایک اختلاق تو علانے ظاہر اور صوفیا کے مابین ہے - علماء فرماتے ہیں کہ ہندہ ہندہ ہو اس لیے بندہ کا کلمہ انا الحق کفر ہے۔ اس بناء ہر منعبور کو دار ہر چڑھایا گیا ۔ صوفیا کہتے ہیں کہ اسرار وجود کی جمت یا اس کا ذکر عوام میں کرنا نہیں چاہیے۔ ڈاکٹر خلیق احمد نظامی شاہ کلیم الله دھلوی کا جو صوفیائے چشتیہ کے اکابر میں شار نظامی شاہ کلیم الله دھلوی کا جو صوفیائے چشتیہ کے اکابر میں شار ہوئے ہیں یہ قول تقل کرتے ہیں:

"مسئله وحدت الوجود را پیش پر آشنا و بیکاله نخواپید پر زبان آورد"

اور شاہ نور عد مہاروی کا یہ قول ''ہر اسم ماضیہ کہ حوادث واقع می شدند محض ہرائے اظہار وحدت وجود''۔

(بمواله تاريخ مشالخ چشت طبع لاپدور ص ١١٣)

\*\* حضرت على الهجويرى نے كشف المحجوب ميں جو لكھا ہے اس سے تو الدازہ ہوتا ہے كہ جنيد حسين بن منصور حلاج كے باب ميں سكوت اختيار كرتے ہيں ، كشف المحجوب كى عبارت يہ ہے :

"مستفرق معنی و مستهلک دعوی ابوالمفیث الحسین بن منصور الحلاج از مستان و مشتاقان این طریقت بود ، و حالے قوی و بهتے عالی داشت ، و مشالخ این قصد اندر شان وی ختلف و بهتے عالی داشت ، و مشالخ این قصد اندر شان وی ختلف و بهتے عالی داشت ، و مشالخ این قصد اندر شان وی ختلف

من الله الموقول بزرگول کے متعلق ارشاد فرمائی بین ، بال ان کے عیالات اور عقائد سے بیزاری ضرور ظاہر کی ہے لا اگر اس کا فام ماقیق ہے تو قسم بخدائے لایزال ، مجھ سے بڑھ کر مادہ پرست دنیا میں گوئی نہ ہوگا ، معاف کیجیے گا ، مجھے آپ کے خطوط سے یہ معلق نہ ہوئا ہے مثنوی اسرار معلق ہوا ہے ایک مثنوی اسرار خودی کے مرف وہی اشعار دیکھے ہیں جو حافظ کے متعلق لکھے گئے تھے ، باقی اشعار پر نظر شاید نہیں فرمائی ۔ کافی آپ کو ان کے بڑھنے تھے ، باقی اشعار پر نظر شاید نہیں فرمائی ۔ کافی آپ کو ان کے بڑھنے کی فرصت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کیتے ۔

مجمی تصوف سے لٹریجر میں دلفریبی اور حسن و جمک پیدا ہوتا ہے مگر ایسا کہ طبائع کو پست کرینے والا ہے۔ اسلامی

(چھلے مفعے کا بتیہ عاشیہ)

آلد ، بنزدیک گرویے مردودست و بنزدیک گرویے مقبول چون عمرو بن عثان ، و ابو یعقوب نهر جوری و ابو یعقوب اقطع و علی بن سهل اصبابانی و جز ایشان گرویے رد کردندش و باز ابن عطاو بدین خفیف و ابوالقاسم نصر آبادی و جمله متاخران قبول کردندش و باز گرویے اندر وید توقف کرده اند چون جنید ، و شبلی و جریری و حصری ---- شبلی گفت انا والحلاج شبی واحد فخلصنی جنونے وابلکه عقله --- گفت انا والحلاج شبی واحد فخلصنی جنونے وابلکه عقله --- بن میں تصانیف کے باریے میں حضرت ہجویری فرماتے ہیں : "دہنجاه بارہ تعینف وید بدیدم" کشف المحجوب میں خاصی تفصیل ہے اور پکثرت حوالے ان کے ملتے ہیں ۔

\*ید اصطلاح آس زماین میں بہت عام تھی۔ جو لوگ مذہب ، روح ،
روحانیت اور روحانی تجربوں کے ، جن میں تصوف بھی شامل ہے ،
گاٹل ند تھے آن سب کو مادہ پرست کے عام نام سے یاد کرتے تھے ۔
خالباً تصوف کے اس بہلو سے اختلاف کی بناء پر بعض مضمون نگاروں
نے علامہ اقبال کو مادہ پرست لکھا ہوگا ، یہ اسی کی طرف اشارہ ہے ۔

تصوف دل میں قوت ہیدا کرتا ہے اور اس قوت کا اثر لٹر پھر ہوتا ہے۔ سیرا تو بہی عقیدہ ہے کہ سلانوں کا لٹر پھر تمام ممالک اسلامید میں قابل اصلاح ہے۔ (Pessimistic Literature) کبھی زندہ نہیں رہ سکا ، قوم کی زندگی کے لیے اس کا اور اس کے لٹر ٹھر کا (Optimistic) کا (Optimistic) ہونا ضروری ہے۔ اسرار خودی میں حافظ پر جو کچھ لکھا گیا ہے اس کو خارج کرکے اور اشعار لکھے ہیں جن کا عنوان یہ ہے۔

«در حقیقت شعر و اصلاح ِ ادبیات ِ اسلامیه"

مخلص اقبال ـ لاپهور ۱۱ جول ۱۹۱۸ ع

\* \* \*

اس خط میں علامہ نے ایک طرف حافظ اور دوسری طرف میں المنے میں الدین ابن عربی اور حسین بن منصور الحلاج کے بارے میں اپنے نقطہ ' نظر کا دفاع پیش کیا ہے ۔ حافظ کے بارے میں وہ خود تسلم کرنے ہیں کہ جس شراب کا ذکر حافظ کے یہاں ہے یہ وہ نہیں جسے لوگ ہوٹلوں میں بہتے ہیں ۔ بالفاظ دیگر یہ محض ایک استعارہ ہے اور یہ اور اس قسم کے دوسرے استعارات اور علامات فارسی شاعری میں محض تصوف کی بدولت عام نہیں ہوئے بلکہ عجمی تہذیب میں درباروں کا جو نقشہ تھا اور مجلسی زندگی کا جو رنگ تھا اس اسلوب بیان میں اس کی جھلک نظر آتی ہے۔ صوفی شعرا نے بھی قلرتی طور پر ان استعاروں ، علامتوں اور مضامین کو اپنے بھی قلرتی طور پر ان استعاروں ، علامتوں اور مضامین کو اپنے جذبات کے اظہار کا ذریعہ بنایا جو مختلف ادوار میں شاعری کے مرب اور مقبول اسالیب میں شامل تھے۔ رہی بات می الدین ابن مرب سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں کی ، ان سے پہلے بھی خود اکابر صوفیا اور حکاء مفلاً حضرت

معلق بین بولا بین کیا یہ سلسلہ بہاں بھی خم نہیں ہوا ، خط یو کھاچی بولا ، خط یو کھاچی بہونا ہوئے میں مضامین بھی شائع ہوئے رہے اس سلسلے میں مضامین بھی شائع ہوئے رہے ۔ آبی سلسلہ کا اگلا خط جو ، بہ جولائی ۱۹۱۸ء کو انکہا گیا وہ بھی بیش لفلر رکھنا ضروری ہے کیونکہ اس میں بھی علامہ اقبال سے صوفیا کے بعض خیالات کو رد اور بعض کو قبول کیا ہے :

\* مخدوسی ، نوازش ناسه کل سلا نها ، اس سے پیشتر ایک پوسٹ کارڈ بھی سلا تھا۔ آپ مجھے تناقض کا سلزم گردانتے بھی ، بعد بات درست نہیں، بلکہ سبری بدنصیبی یہ ہے کہ آپ سے مثنوی اسرار خودی کو اب تک نہیں پڑھا۔ سیں نے کسی گذشتہ خط میں عرض بھی کیا تھا \* کہ ایک مسلان بو بلخلی کرنے سے محترز رہنے کے لیے سیری خاطر سے ایک دفعہ پڑھ لیجیے۔ اگر آپ ایسا کرتے تو یہ اعتراض نہ ہوتا:

آن چنان گم شو که یکسر سجده شو

اور اسرار خودی میں کوئی تناقض نہیں ۔ یہ بات تو میں نے پہلے مصد میں اس سے بھی زیادہ واضح طور پر بیان کی ہے:

اندکے اندر سرائے دل نشین ترک خودکن سوئے حق ہجرت گزین

محكم از حتى شو سوئے خود كامزن الات و عزائے ہوس را سر شكن

اس سے پہلے کے خط مرقوسہ ۱۱ جون ۱۹۱۸ء میں -

بركه در اقليم لا آباد شد فارخ از بند زن و اولاد شد

میں اس خودی کا حامی ہوں جو سچی بیخودی سے پیدا ہوتی ہے۔ بھنی نجو نتیجہ ہے ہجرت الی الحق کرنے کا اور جو باطل کے مقابلے میں پہاؤ کی طرح مضبوط ہے:

> بندۂ حق پیش مولا لا ستے پیش باطل از نعم ہر جاستے

دوس میں عالمگیر کی ایک حکایت ہے اس میں یہ شعر ہے:

این چنین دل خود نما و خود شکن دارد الدر سینه مومن وطن

مگر ایک اور بیخودی ہے جس کی دو قسمیں ہیں :

- ر ۔ ایک وہ جو Lyric Poetry کے پڑھنے سے پیدا ہوتی ہے۔ یہ اس قسم سے ہے جو افیون اور شراب کا نتیجہ ہے۔
- ۲ دوسری وہ بے خودی ہے جو بعض صوفیہ اسلامیہ اور ممام ہندو جوگیوں کے نزدیک ذات انسانی کو ذات باری میں نے فنا کر دینے سے پیدا ہوتی ہے ۔ اور یہ فنا ذات باری میں ہے نہ احکام باری میں ۔

پہلی قسم کی بیخودی تو ایک حد تک مفید بھی ہو سکتی ہے سگر دوسری قسم تمام مذاہب اور اخلاق کے خلاف جڑ کاٹنے والی ہے۔ میں ان دونوں قسموں کی بے خودی پر معترض ہوں اور بس حقیقی اسلامی بے خودی میر بے نزدیک اپنے ذاتی اور شخصی میلانات ، رجحانات و تخیلات کو چھوڈ کو اللہ تعاللی کے احکام کا

بابعاد ہو جانا ہو ۔ اس طرح ہر کہ اس پابندی کے بتاع سے انبان بالیا لاہروا ہو جائے اور محض رضا و تسلم کو اپنا شعار بنائے ۔ بی اسلامی تصوف قتا کے بی اسلامی تصوف قتا کے معنی تصوف قتا کے معنی کتھ اور جانتا ہے جس کا ذکر اوپر کر چکا ہوں ۔ خواجہ حافظ پر جو اشعار میں نے لکھے تھے اس کے مقامد کچھ اور تھے ۔ آیات قرآنی جو آپ نے لکھی ہیں زیر نظر ہیں ؛ میں ان کے اور تھے ۔ آیات قرآنی جو آپ نے لکھی ہیں زیر نظر ہیں ؛ میں ان کے وہی معانی سمجھتا ہوں جو آپ کے ذہن میں ہیں ۔ حیات دنیا بیشک لہو و لعب ہے ۔ میں نے بھی پہلے حصہ میں (اسرار خودی) یہی لکھا ہے:

در قبائے خسروی درویش زی دیده بیدار و خدا اندیش زی

نھر فوسرے حصہ میں ہے جس میں حضرت عمر رضی اللہ تعالمی عند کا ایک قول منظوم کیا گیا ہے:

> راه دشوار است سامان کم بگیر در جهان آزاد زی آزاد میر

> سبحه ٔ اقلل من الدنیا شهار از تعش حراً شوی سرمایهدار

غرض یہ ہے کہ سلطنت ہو ، امارت ہو ، کچھ ہو بجائے خود کوئی چیز نہیں ہے بلکہ یہ ذرائع ہیں اعلیٰی ترین مقاصد کے حصول کے ۔ جو شخص ان کو بجائے خود مقصد جانتا ہے وہ اہواء بالحیواۃ الدنیا میں داخل ہے ۔ کوئی فعل مسلمان کا ایسا نہ ہونا چاہیے جس کا مقصد اعلائے کامۃ اللہ کے سوا کچھ اور ہو ۔ مسلمان کی تعریف پہلے جھے میں یوں کی گئی ہے :

قلب را از صبغه الله رنگ ده عشق را ناموس و نام و ننگ ده

طبع مسلم از معبت قابر است مسلم ار عاشق نباشد کافراست

تابع حق دیدنش نا دیدنش خوردنش، نوشیدنش خوابیدنش\*

در رضایش مرضی حق گم شود این سخن کے باور مردم شود

زیادہ کیا عرض کروں ۔ سوائے اس کے کہ مجھ پر عنایت فرمائیے ۔ عنایت کیا رحم کیجیے اور اسرار خودی ایک دفعہ پڑھ جائیے ۔ جس طرح منصور کو شبلی کے پتھر سے زخم آیا اور اس کی تکلیف سے اس نے آہ و فریاد کی اسی طرح مجھ کو آپ کا اعتراض تکلیف دیتا ہے ۔

(مخلص محمد اقبال)

یہاں اقبال نے ترک خودی کی جو تشریح کی ہے وہی صوفیا نے کی ہے۔ فوائد الفواد میں حضرت شیخ نظام الدین اولیاء کا ایک قول ہے جو ہم ڈاکٹر خلیق نظامی کے حوالہ سے نقل کرتے ہیں۔ ۱۲۵ ؛

"ترک دنیا آن نیست که کسے خود را برہند کند مثلاً لنگوته به بندد و بنشیند ، ترک دنیا آن است که لباس بهوشد،

<sup>\*</sup>اقبال نامہ میں اشعار میں سہو کتابت ہے ؛ یہاں اسرار و رموز سے اصلاح کر دی گئی ہے یا خود اقبال نے یہ اشعار مثنوی میں بدل دیے ۔ در قبائے خسروی ۔ ۔ ۔ النع شعر بھی اسی سلسلہ کا مہم ۔ اس سلسلے میں اقبال نے حضرت شیخ میاں میر "کا ایک واقعہ نظل کیا ہے جو ہم بیان کر چکے ہیں ۔

١٢٥ ـ تاريخ مشالخ چشت محوله بالا ـ ص ي ـ

و طفام فورد ، و أنهد مي رسد روا بدارد و نجم او ميل نكند و خطام را متعلق جيزے ندارد ترک دنيا ابن است -"

المترک دنیا کے یہ معنی نہیں کہ کوئی اپنے آپ کو ننگا کر ہے اور لنگولہ بالدہ کر بیٹھ جائے ، بلکہ ترک دنیا یہ ہے کہ لیاس بھی چنے اور کھائے بھی اور حلال کی جو چیز چنچے ایس بھی چنے اور کھائے بھی اور حلال کی جو چیز چنچے ایس روا رکھے لیکن اس کے جسم کرنے کی طرف رغبت نب کرے اور دل کو اس سے نہ لگائے۔''

شئیق نظامی صاحب نے شیخ ہجوہری کے حوالہ سے ایک ہزرگ کا یہ قول بھی نقل کیا ہے کہ فقیر وہ نہیں ہے جس کا ہاتھ متاع اور توشہ سے خالی ہو بلکہ فقیر وہ ہے جس کی طبیعت مراد سے خالی ہو۔ ہم مسئلہ فقر کے سلسلےمیں صوفیہ کے نقطہ نظر اور علامہ اقبال کے خیالات پہلے لکھ چکے ہیں اس لے اس کی تکرار کی ضرورت نہیں ۔ اس خط کا وہ حصہ جس میں علامہ سلطنت ، امارت وغیرہ کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ یہ بجائے خود کوئی جیز نہیں بلکہ ایک اعلی مقصد ہی اصل شے ہے ، صوفیا دنیا دار رہے جب میں مگر اس طرح جیسے اس شعر میں بیان کیا گیا ہے جو حضرت خواجہ فرید الدین شکر گنج تنہائی۔ میں اکثر پڑھا کرتے تھے۔

بگیر رسم تعلق دلا ز مرغایی کم او زآب چو برخاست خشک پر برخاست

اور سولاقا روم کا یہ شعر بھی اسی کا ترجان ہے: چیست دنیا از خدا غافل بدن

عنے قاش و نقره و فرزند و زن

سیرالاولیا میں ہے ۱۳ کہ: حضرت محبوب النہی (نظام الدین اولیا)

خ جب مولانا حسام الدین ملتانی کو خلافت عطا فرمائی تو شہادت کی انگلی آلها کر دو مرتبہ فرمایا: دنیا ترک کر ، دنیا ترک کر ، دنیا ترک کر ، دنیا ترک کر ، دنیا فرک کر ۔ مولانا نے عرض کیا اگر حکم ہو تو شہر میں نہ رہوں ۔ فرمایا نہیں ، شہر ہی میں رہو اور اسی طرح رہو جیسے اور لوگ رہتے ہیں ۔

فوائد الفواد میں مذکور ہے کہ ترک دنیا کے ۱۳۸ سلسلے میں خلفا سے چار چیزوں کا مطالبہ کیا جاتا تھا:

۱- فتوح کو جمع کر کے نہ رکھیں گے۔

۱- امراہ و سلاطین کی صحبت سے پرہیز کریں گے ۔

٣- وظائف و ادرار قبول نہ کریں گے ۔

ہم۔ ملازمت شاہی سے بھیں گے ۔

ماہ ولی اللہ دہذوی رحمۃ اللہ علیہ انفاس العارفین میں لکھتے ہیں کہ خواجگان سلسلہ چشتیہ کے بعض ملفوظات میں ہے کہ ہر وہ شخص جس کا نام بادشاہ کے دفتر میں لکھا گیا ، اس کا نام حتی سبحانہ کے دفتر سے نکال دیتے ہیں اور حضرت خواجہ فرید الدین شکر گنج فرمانے تھے کہ ہر وہ درویش جو بادشاہوں اور امیروں سے اختلاط کا دروازہ کھولتا ہے اس کی عاقبت خراب ہو جاتی ہے۔

رہا یہ سوال کہ انسان کا ہر قول و فعل ''اعلائے کامۃ العق"
کے لیے ہونا چاہیے تو یہ بھی صوفیوں کے مسلک میں داخل ہے۔
شاہ کلیم اللہ جو سلسلہ چشتیہ کے اکابر بزرگوں میں ہیں ، اپنےخطوط
میں جو مریدوں اور خلفا کو لکھے ہیں بار بار دہراتے ہیں :

١٧٤ - ايضاً ص ١٧٤

١٧٨ - ايضاً ١٧٨

١٣٩ - ايضاً ١٣٩

وجهر حال در اعلائے کلمة الحق کوشید الله مشرق تا مغرب بهمه حقیقی بر کنید - " "متوجه اعلائے کلمة الحق باشند و الله متم نوره و لوکره الکفرون - " " اے برادر منصب ما و شا فقر است کوشش کنید در اعلائے کلمة الله " "بهمیشه در اعلائے کلمة الله که پیران من و عن رسیده کوشش نمایند ـ " درین باب جهاد نمایند و این کار سهل ده انگارند ، و منتشراً در معموره عالم سازند که رضائے اللهی درین است و اصلاح مفاسد فرزندان آدم نمایند که انبیاء مبعوث برائے بهمین کار بوده اند . . . . شا را کار بزرگ ایصال فیض و اعلائے کلمة الله فردوده ام ، بهم درین کار گرم آمدید ـ "

یہ اقتباسات مختلف خطوط سے صرف ایک صوفی کے ارشادات ہیں۔
ملفوظات صوفید میں اس کی تاثید و تشریج میں بکثرت شہادتیں
مل سکتی ہیں اور اس باب میں علامہ اقبال کا مسلک وہی ہے جو
ان صوفیا کا تھا۔ صوفیا کے اپنے دعوے اور مسلمانوں کے بیانات تو
الگ وہے ، ایک غیر مسلم مستشرق کا یہ قول دیکھیے کہ مسلمانوں
کی دینی زندگی کو سیاسی زوال کے خطرناک اثرات سے بچاہتے اور
زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضوں کے مطابق مسلمانوں کے فکر و عمل
زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضوں کے مطابق مسلمانوں کے فکر و عمل
میں تبدیلیاں پیدا کرنے کا اہم اور تاریخی فریضہ انہیں صوفیائے کرام
میں تبدیلیاں پیدا کرنے کا اہم اور تاریخی فریضہ انہیں صوفیائے کرام

"تاریخ اسلام میں بارہا ایسے سواقع آئے ہیں کہ اسلام کے کامچر کا شدت سے مقابلہ کیا گیا ہے، لیکن باین ہمہ وہ مغلوب نہ ہو سکا ۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ تصوف یا صوفیہ کا انداز فکر فورا اس کی مدد کو آ جاتا تھا اور اس کو اتنی قوت اور توانائی بخش دیتا تھا کہ کوئی طاقت اس کا

<sup>.</sup> ۱۳. - اينيا ص ۸ -

مقابلہ نہ کر سکتی تھی ۔''

اقبال نامہ میں خطوں کا ایک اور سلسلہ مہاراجہ سرکشن پرشاد کے نام ہے۔ اس میں بھی بعض مکانیب تصوف پر علامہ کے خیالات کی ترجانی کرتے ہیں۔ مثلاً ایک خط جو ۲ جنوری ۱۹۱۸ کو لکھا گیا ہے:

''... یہ معلوم کر کے تعجب ہوا کہ مولوی ظفر علی خان صاحب نے آپ کے کلام میں بے جا تصرف کیا ، کئی روز سے ان سے ملافات نہیں ہوئی ، پیغام پہنچا دوں گا۔ تصوف پر جو مضامین انھوں نے لکھے یا لکھ رہے ہیں ان سے سیرا کوئی تعلق نہیں ۔ نہ میں نے آج تک کوئی مضمون اس بحث پر ان کے اخبار میں لکھا ، نہ ان کو نہ کسی اور کو لکھنے کی تحریک کی۔ مولوی صاحب سے میر بے قدیمی تعلقات ہیں ، محض اس بناء پر بعض لوگ یہ گان کر بیٹھیے کہ مضامین میری تحریک سے لکھے جاتے ہیں۔ حالانکہ امر واقعہ یہ ہے کہ ان کے مضامین کے اکثر امور سے مجھے سخت اختلاف ہے اور کئی دفعہ مولوی صاحب سے اس بارے میں مباحثہ بھی ہو چکا ہے ۔ خواجہ صاحب \* . . . کو یہی بد ظنی تھی ۔ مگر کچھ عرصہ کے بعد ان کی بدگانی رفع سوگئی تو انھوں نے مجھے معذرت کا خط لکھا جس کے جواب میں میں نے انھیں مزید یقین دلایا کہ اس بحث سے معرا کوئی تعلق نہیں ۔

میں نے دو سال کا عرصہ ہوا تصوف کے بعض مسائل سے کسی قدر اختلاف کیا تھا اور وہ اختلاف ایک عرصہ سے صوفیائے اسلام میں چلا آتا ہے۔ کوئی نئی بات نہ تھی

<sup>\*</sup>غالباً خواجہ حسن نظامی کی طرف اشارہ ہے۔ ان سے بحث کا ذکر اوپرآ چکا ہے۔

مگر افسوس ہے کہ بعض ناواقف لوگوں نے میرے مضامین کو تصوف کی دشمنی پر محمول کیا ۔ مجھے تو اس اختلاف کے ظاہر کرنے کی بھی ضرورت نہ تھی ۔ محض اس وجہ سے اپنی ہوزیشن کا واضع کرنا ضروری تھا کہ خواجہ صاحب بے مثنوی اسرار خودی ہر اعتراض کیے تھے ۔ چونکہ میرا عقیدہ تھا اور ہے کہ اس مثنوی کا پڑھنا اس ملک کے لوگوں کے لیے مفید ہے اور اس بات کا اندیشہ تھا کہ خواجہ صاحب کے مضامین کا اثر اچھا نہ ہوگا ، اس واسطے عمے اپنی پوزیشن صاف کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی ، ورندکسی قسم کے عث مباحثہ کی ضرورت نہ تھی ، نہ عث کرنا میرا شعار ہے بلکہ جہاں کہیں بحث ہو رہی ہو وہاں سے گریز کرتا ہوں ۔ غرض کہ سرکار بھی مطمئن رہیں ۔ مجھے اس بعث سے جو ہو رہی ہے کوئی سمدردی نہیں اور اس کی اکثر باتوں سے بالکل اختلاف ہے ۔ مولوی ظفر علی خان سے میں نے بارہا كمها يد بحث نتيجه خيز نهين اور نه عوام بلكه اكثر خواص کو بھی کوئی دلچسی نہیں ، مگر ہر آدمی اپنے خیالات کا بندہ ہے ، میرے کہنے پر الهوں نے عمل نہیں کیا ، اس واسطے میں بھی خاموش ہو رہا ۔''

اس مکتوب کے سلسلے میں کئی باتیں قابل غور ہیں۔
مہاواجہ کشن پرشاد شاد ہندو تھے لیکن مسلمان صوفیا سے خاص
عقیدت تھی جس کا اظہار بعض اور خطوط میں ہوا تھا۔
مولانا ظفر علی خان کے جن مضامین کا حوالہ ہے غالباً اس میں
تصوف کے بارہے میں علامہ اقبال کے خیالات اور افکار کی تائید کی
تصوف کے بارہے میں علامہ اقبال کے خیالات اور افکار کی تائید کی
گئی تھی اور اسی بنا پر بعض حضرات دو جن میں خواجہ حسن نظامی
بھی شامل تھے ، یہ شبہ تھا کہ یہ مضامین علامہ اقبال کی تحریک
بھی شامل تھے ، یہ شبہ تھا کہ یہ مضامین علامہ اقبال کی تحریک

خاصے علقے میں علامہ کے ان خیالات کو پسند نہیں کیا گیا اور علامہ کو اعتراف کرنا پڑا کہ وہ تصوف کے صرف بعض پہلوؤں سے اختلاف کرنے تھے اور یہ اختلاف بھی ان سے پہلے خود صوفیّا اور مفكرين اسلام تے افكار و خيالات ميں بھى ملتا ہے ـ يہاں نحالباً ان کا آشارہ وحدت وجود کے نظریہ کی طرف ہے یا بعض ایسی رسوم جن کا تعلق اصل تصوف سے نہ تھا ۔ مثلاً بزرگوں کے مزارات پر حاضری کا ایسا انداز جس پر قبر پرستی کا گانگزرے یا مراہوں کا مانگتا ، عرضیوں اور درخواستوں کا آویزائل کرنا ، سجدہ تعظیمی کے نام سے سجادوں اور سجادہ نشینوں کے سامنے اس طرح جھکنہ کہ سجدہ کا گان گزرہے ، ساع کو اس کے آداب سے سنقطع کر کے کانے مجانے کی محفل اور رآگ و رنگ کی مجلس بنا دینا ، آیسے اسور اور رسوم تھے جن سے ضعیف العقیدہ مسلمانوں میں عقیدہ الملام دگر اعتقادی کی طرف زیادہ مائل نظر آتا تھا۔ اس سلملے میں جو بیانات ہم جلے نقل کر چکے ہیں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ صوفیائے کرام خود ان باتوں کو ناپسند کرنے تھے اور پابندی سریعت سے انعواف کسی صورت میں گوارا اور جالز قرار نہیں دیتے نھے - ظاہر ہے کہ علامہ اقبال اس تصوف کو جو ان کے نزدیک خالص اسلامی تھا اور جس کی روح اور جس کا اظہار اسلام کی اسپرٹ اور تعلیات کے مطابق تھا نہ صرف یہ کہ قبول کوتے تھے بلکہ جیسا کہ انھوں نے خود اعتراف کیا ہے ، وہ صوفیا کے ایک مشہور سلسلہ میں بیعت بھی تھے اوں خود ان کے والد کی زندگی عملی طور پر اسی تصوف کی ترجان تھی جس کا ایک خلاصه ہم سطور بالا میں پیش کر چکے ہیں اور علامہ کی زندگی میں اس کی ۔۔ بعض اور مثالیں اور ان کے کلام میں بعض اکابر صوفیہ اور ان کے اقوال کے حوالوں سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے ۔ یہ ایک الک آ موضوع سے جس پر ہم نے اقبال اور اکابر صوفیا کے عنوان سے محث کی ہے۔ سہاراجہ کشن پرشاد شاد ہی کے نام ایک اور

مکتوب ۱۳۱ میں ہم انتہاس دیکھیے :

''دیار بایر ستجر'' کی زیارت ضرور کیجیے ۔ میں بھی ایک رو تغیلات کی ہوا میں الرتا ہوا وہاں پہنچا تھا ، فضائے آسانی سے یہ آواز آ رہی تھی :

فرشتوں نے کانوں سے جس کو سنا تھا ہم آفکھوں سے وہ زیر و بم دیکھتے ہیں

اس شعر کا مطلب میری سمجھ میں نہیں آتا ، سرکار کو اس دریاں فلک آثار میں بہت گزر ہے ، امید کہ اس کے مفہوء ہر روشنی ڈالی جائے گی ۔''

ظاہر ہے علامہ اقبال کو اس شعر کے مفہوم میں جو دقت محسوس ہو رہی تھی وہ محض لفظی نہ تھی ، نہ کوئی اس میں ایسی تعقید یا صنعت شاعرانہ تھی جو علامہ کے فہم سے باہر ہوتی ، نہ کوئی فلسفہ یا حکمت کا ایسا مسئلہ تھا جس کی تشریج کے لیے علامہ کو مہاراجہ کشن پرشاد شاد کی توجہ کی ضرورت ہوتی ۔ یہ دراصل اس کیفیت اور معنویت کی تلاش تھی جس کا تعلق یہ دراسل اس کیفیت اور معنویت کی تلاش تھی جس کا تعلق 'دربار پیر سنجر'' سے تھا ، اس سسلہ میں علامہ اقبال کی نظم دیکھیر ۱۲۲ :

تضمین بر شعر انیسی شاملو

ہمیشہ صورت باد سحر آوارہ رہتا ہوں محبت میں ہے منزل سے بھی خوشتر جادہ پیائی

دل بیتاب جا پہنچا ، دیار پیر سنجر میں میسر ہے جہاں درمان درد نا شکیبائی

وج، - اقبال نامه ، دوم مي ١٤٦ - ١١٤ -

۱۳۲ ـ بانگ درا ، ص ۱۳۲ ـ

ابهی نا آشنائے لب تھا حرف آرزو معرا زبان ہونے کو تھی منت پذیر تاب گویائی یہ مرقد سے صدا آئی "حرم کے رہنے والوں کو شکایت تجه سے ہے اے تارک آئین آبائی ترا اے قیم ! کیونکر ہوگیا سوز دروں ٹھنڈا

کہ لیلٹی میں تو ہیں اب تک وہی انداز لیلائی

نہ تخم لا اللہ تیری زمین شور سے بھوٹا زمانے بھر میں ہے رسوا تری فطرت کی نازائی

تجھے معلوم ہے غافل کہ تیری زندگی کیا ہے كنشتى ساز ، معمور نوابائ كليسائي

ہوئی ہے تربیت آغوش بیت اللہ میں تعری دل شوریدہ ہے لیکن صنم خانے کا سودائی

''وفا آموختی از ما بکار دیگران کردی ربودی گوہرے از ما نثار دیگران کردی"

جس خط کا سطور بالا میں حوالہ دیا گیا ہے ، اس کے آخر سیں علامہ، نے یہ فارسی اشعار بھی لکھے ہیں جو صوفیانہ مزاج اور مسلک ہی کے ترجان ہیں:

> اے کہ در زندان غم باشی اسیر از نبی تعلیم کاتحزن بگیر این سبق صدیق از مدبق کرد سرخوش از پیهانه تحقیق کرد

گر خدا داری ز غم آزاد شو از خیال بیش و کم آزاد عمو

پیری مریدی کے سلسلے میں مہاراجہ کو ایک خط (ہ جنوری ۱۹۱۵) میں لکھتر ہیں:

ورحافظ.... على شاه صاحب كو مين بهت عرصه عصر جانتا ہوں ، وہ ہارے ضلع سیالکوٹ کے رہنے والےہیں ۔ میں ان کو سلسلہ ہیری مریدی کے آغاز سے پہلے بھی جانتا تھا اور اب بھی ان کے حالات سے ناواقف نہیں ہوں ۔ ایک دفعہ بنگلور میں ان کی وجہ سے بہت فساد ہونے کو نھا ، ان کا وجود مسلانوں میں اختلاف کا باعث ہوا۔ وہاں کے مساانوں نے مجھے ایک خط لکھا ، جس میں یہ تقاضا کیا گیا تھا کہ میں ان کے حالات بلا رو رعایت لکھوں تاکہ فساد رفع ہو۔ میں نے جو کچھ مجھے معلوم تھا لکھ دیا ، الحمد للہ کہ وہ فساد رفع ہوگیا اور حافظ صاحب مع اپنے مریدوں کے وہاں سے رخصت ہوئے ۔ وہ بڑے ہوشیار آدمی ہیں اور پسری سیدی کے فن کو خوب سمجھتے ہیں ۔ بے اعتنائی ان لوگوں کی بالعموم مصنوعی ہوتی ہے اور اس میں سینکڑوں اغراض پوشیدہ ہوتی ہیں - جس طرح وہ سرکار سے پیش آئے ہیں اس طرز عمل کا مفہوم بخوبی سمجھتا ہوں ۔ ان کے ہاں جانے کی کوئی ضرورت نہ تھی ۔ آپ ان کی سمجھ اور گرفت سے بالا تر ہیں ۔ عنقائے بلند آشیاں کس کے قابو میں آ سکتا ہے۔ قریب ہے کہ آپ سب سے مستغنی ہو جائیں...."

ظاہر ہے کہ یہ حال ایسے پیر کا ہے جس نے اس کو اپنی ذاتی اغراض اور مقاصد کے حصول کا ایک وسیلہ بنایا تھا اور جس کا حقیقت میں تصوف اور معرفت سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اس کا ظاہر

صوفیوں کا تھا ، باطن کا حال اقد کو معلوم ہے ، لیکن اس خط سے ظاہر ہوتا ہے کہ موصوف عبائے "وصل کردن" کے "فصل کردن" کے عمل میں سرگرم تھے اور صوفیوں کی محبت اور اخوت کے پیغام کو مضبوط کرنے کی جگہ خود مسلمانوں میں اختلاف اور فساد کا سبب تھے ۔ لیکن ان کی ذہائت اور ہوشیاری کی داد دیجیے کہ میالکوٹ سے حیدرآباد دکن تک انھوں نے اپنا سلسلہ پھیلا رکھا تھا اور وہاں کے بعض اکابر تک کو اپنے فریب میں گرفتار کرنا چاہئے نھے۔ ایسے صوفیہ پر یہ تنقید صرف علامہ اقبال رحمة اللہ علیہ نے ہی نہیں کی ہے ، اکابر صوفیہ خود ایسے صوفیوں کو صوفی کی تعریف سے خارج کر چکے ہیں ۔ چنانچہ صوفی کی جو تعریف حضرت علی الہجویری نے کی ہے اس میں ہم یہ نقل کر چکے ہیں ۔

نصوف کی تاریخ میں بعض ایسے بزرگوں کا حال بھی رقم ہوا ہے جن کو عرف عام میں مجذوب کہا جاتا ہے ۔ علامہ کے زمانے میں بھی ایسے مجذوب لوگ تھے اور علامہ آن میں سے بعض سے ملاقات کی خواہش بھی رکھتے تھے ۔ چنانچہ مہاراجہ کے نام ایک اور مکتوب (ے مارچ ۱۹۱۷ء) میں فرماتے ہیں : ۱۳۳

''آج کل لاہور میں سلطان کی سرائے میں ایک مجذوب نے بہت اوگوں کو اپنی طرف کھینچا ہے ۔ کسی روز ان کی خدمت میں بھی جانے کا فصد ہے ۔"

ایک اور مکتوب (۲۹ مارچ ۱۹۱۹ء)۱۳۳ میں مہاراجہ کو لکھتے ہیں:

''دہلی تو گیا تھا اور دو دفعہ حضرت خواجہ نظام الدین کی درگاہ پر بھی حاضر ہوا تھا ، ۔گر افسوس کہ پیر سنجر کے

۱۳۱ ـ اقبال نامه ص ۱۸۲ ـ

١٣١ - انشأ مه ١٠٠

دربار میں حاضر نہ ہو سکا ، انشاء اللہ بھر جاؤں کا اور اس آسائے کی زیارت سے شرف اندوز ہو کر واپس آؤں گا۔"

## اور اسی خط میں یہ عبارت ہے :

"کئی دن سے ایک مصرعہ ذہن میں گردش کو رہا ہے۔ اس پر اشعار لکھیے یا اس پر مصرع لگائیے۔ مولانا گراسی کی خدمت میں بھی یہ مصرعہ ارسال کیا ہے اور مولانا اکبر کی خدمت میں بھی لکھوں گا۔

## این سر محلیل است بآذر نتوان گفت"

تصوف کے سلسلے میں ایک مسئلہ تجرد کا بھی ہے۔ جیساکہ ہم اس مقالے کے آغاز میں لکھ چکے ہیں بعض صوفید اس کے حق میں بھی اور بعض اسے خلاف شریعت و سنت قرار دیتے ہیں۔ بکثرت صوفید کی مثالیں ہیں جنھوں نے شادیاں کیں ، گھر ہسائے اور دین کے سانھ دنیا کو بھی کایا۔ اس سلسلے میں علامہ ایک خط اپنے دیرینہ ملازم علی بخش کو لکھتے ہیں : ""

''تم نے اپنی شادی کے بارے میں مجھ سے مشورہ کیا ہے۔ بہر حال میرا تو خیال تھا کہ تمھاری شادی ہو چکی ہے۔ بہر حال انسان کو شادی سے پہلے یہ سوچ لینا چاہیے کہ بیوی اور بچوں کی پرورش کے واسطے اس کے پاس سامان ہے یا نہیں۔ اگر تم یہ سمجھتے ہو کہ تم اپنی محنت سے بیوی کو آسودہ رکھ سکو گے تو ضرور کر لو ، شادی کرنا عین ثواب ہے اگر بیوی آسودہ رہ سکے ۔ اگر کوئی شخص ایسا نہ کر سکتا ہو تو وہ شادی کرکے نہ صرف اپنے آپ کو تکلیف میں مبتلا ہو تو وہ شادی کرکے نہ صرف اپنے آپ کو تکلیف میں مبتلا کرتا ہے بلکہ ایک بیگناہ کو بھی لے ڈوبتا ہے۔''

ظاہر ہے جو لوگ تجرد کے قائل ہیں آن کا بھی استدلال یہی

ہے کہ وہ اپنی ذہنی افتاد اور رجوع الی اللہ میں اس درجہ منہمک ہوئے ہیں کہ اہل و عیال کی کاحقہ نگہداشت نہیں کر سکتے ۔ اس لیے ان کے لیے بہتر بھی ہے کہ وہ اس جھنجھٹ میں نہ پڑیں ، لیکن یہ عمل تمام صوفیا کا نہیں ہے اور ان میں سے اکثر و بیشتر نے متاہل زندگی بسر کی ہے ۔

منکاتیب کے مجموعہ میں ایک مکتوب نیاز الدین خان (۱۳۰ جنوری ۱۹۲۳) کے نام ہے ، اس میں فرمائے ہیں :۱۹۱

'آپ کے دونوں خط ملگئے ہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کی زیارت مبارک ہو ، اس زمانے میں یہ بڑی سعادت کی بات ہے۔ دوسری روبا کا بھی یہی مفہوم ہے۔ قرآن کثرت سے پڑھنا چاہیے تاکہ قلب بھدی نسبت پیدا کو لے۔ اس نسبت محمدیہ کی نولید کے لیے یہ ضروری نہیں کہ قرآن کے معانی بھی آستے ہوں ، خلوص دل کے ساتھ محض قرآت کافی ہے۔ میرا عقبدہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں اور اس زمانے کے لوگ بھی اس طرح مستفیض ہو سکتے ہیں جس طرح صحابہ مول ہوا کرتے تھے۔ لیکن اس زمانے میں تو اس قسم کے عقاید ہوا کو اظہار بھی آکئر دماغوں کو ناگوار ہوگا ، اس واسطے خاموش رہتا ہوں ۔''

یہ انداز فکر اور عقیدہ بھی صوفیانہ ہے اور اس نسبت محمدیہ (صلی اللہ علبہ وسلم) سے خواجہ میر درد کے والد نے تو ایک پورا سلسلہ تصوف ہی مرتب و مدون کیا ۔ اقبال کے یہاں جو عشق رسول م ہے اس کی نوعیت بھی اسی والمہانہ شدت کی ہے جو صوفیہ کا مسلک ہے ۔ نیاز الدین خان ہی کے نام ایک اور خط میں اپریل ۱۹۱۹ء کا ہے: "

١٣٩ - ايضاً ص ١٣٩ -

ے مرب ۔ ایضاً ہوم ۔ ، مم ۔

''عصیان ما و رحمت پروردگار ما این را نهایتے است نہ آن را نهایتے۔

مندوسی، السلام علیکم ، والا نامه ابهی ملا ہے۔ اس سے پہلے ایک کارڈ لکھ چکا ہوں ۔ شعر مندرجہ عنوان نے ہے چین کر دیا ۔ سبحان الله ، گرامی کے اس شعر پر ایک لاکھ دفعہ الله اکبر پڑھنا چاہیے ۔ خواجہ حافظ تو ایک طرف مجھے یقین ہے فارسی لٹر بچر سیں اس پائے کا شعر کم نکلے گا۔ انسان کی ہے نہایتی کا ثبوت دے دیا ہے مگر اس انداز سے کہ موحد کی روح فدا ہو جائے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک ۔ ۔ ۔ انسان بھی ہے نہایت ہے اور می صداقت مسئلہ وحدت الوجود ہے ۔ شاعر نے اس حقیقت کو اس خوبی سے ہمایاں کیا ہے کہ پڑھنے والے پر اسلامی حقیقت کا انکشاف ہو جاتا ہے۔ یہی ہے کال شاعری جو المهام کے پہلو بہ پہلو ہے ۔" ایک خط میں عبداللہ چغتائی صاحب کو لکھتے ہیں : "آپ کا خط ملا ۔ علمی مشاغل میں مصروف رہنا آپ کو مبارک ہو! میری صحت به نسبت سابق مبتر ہے ۔ لیکن به حیثیت مجموعی ایک دائم المریض کی زندگی بسر کر رہا ہوں ۔ تاہم صابر اور شاکر ہوں۔ انشاء اللہ جب موت آئے کی تو مجھ متبسم پائے گ \* - - - - قصد تو یہ تھا کہ زندگی کے باق دن جرمنی اور اٹلی میں گزار دوں ، مگر بچوں کی تربیت کس پر چھوڑوں ، خصوصاً جب کہ میں ان کی مرحوم ماں سے یہ عمد كر چكا مول كه جب تك يه بالغ نه مو جائين ان كو اپنی نظر سے اوجھل نہ کروں ۔ ان حالات میں یورپ کا سفر

<sup>\*</sup>علامه کا یه شعر بهی پیش نظر رہے:

نشان مرد مومن با تو گویم چون مرگ آید تبسم برلب اوست

اور ویاں کی اقامت نا ممکن نہیں تو محال ضرور ہے۔ اگر توفیق اللہی شامل رہی تو زیادہ سے زیلدہ مکہ ہوتا ہوا مدینہ تک پہنچ سکوں۔ اب مجھ ایسے گند گاروں کے لیے آستان رسالت کے سوا اور کہاں جائے پناہ ہے۔ ۱۳۸۰

جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے ، علامہ اقبال کا ارادہ تھا کہ تصوف اسلام کی ایک مفصل ناریخ لکھیں اور اس امر کی نشان دہی کریں کہ مسلمانوں میں را بج نصوف میں وہ کون سے عناصر اور اجزا ہیں جو اسلامی ہیں اور جن کا سلسلہ تعلیات قرآن اور احادیث نبوی ، سیرت صحابہ اور افکار و خیالات اکابر اسلام میں ملتا ہے ۔ اس سلسلے میں خواجہ حسن نظامی صاحب کو ایک خط میں لکھتے ہیں : 171

''آس خط کے جواب کا انتظار ہے اور بڑی شدت کے ساتھ ،
اب ایک اور تکلیف دیتا ہوں اور وہ یہ کہ قرآن شریف میں
جس قدر آبان صریحاً نصوف کے متعلق ہوں ان کا پتہ دیجیے ،
مپارہ اور رکوع کا پتہ لکھیے ۔ اس بارہ میں آپ قاری
شاہ سلمان صاحب یا کسی اور صاحب سے مشورہ کرکے بہت
جلد مفصل جواب دیں ۔ اس مضہون کی سخت ضرورت ہے
اور یہ گویا آپ کا کام ہے ۔

قاری شاہ سلیان صاحب کی خدمت میں میرا یہی خط بھیج دیجیے اور بعد التاس دعا عرض کیجیے کہ میر مے لیے یہ زحمت گوارا کریں اور مہربانی کرکے مطلوبہ قرآنی آیات کا پتہ دیویں ۔

اگر قاری صاحب موصوف کو یہ ثابت کرنا ہو کہ مسئلہ و وحدت الوجود یعنی تصوف کا اصل مسئلہ قرآن کی آیات سے

١٣٨ ـ اقبال نامد ص ١٣٨ ـ ١٣٨

١٠٩ - ايضاً ص ٢٥٠ -

الکاتا ہے تُو وہ کون کون سی آبات پیش کر سکتے ہیں اور اللہ کی تفسیر کیا کرتے ہیں ۔ کبا وہ یہ ثابت کر سکتے ہیں کد تاریخی طور پر اسلام کو تصوف سے تعلق ہے ۔ کیا مخبرت علی مرتفہ ی رضی افلہ تعالیاعنہ کو کوئی خاص پوشیدہ تعلیم دی گئی تھی ۔ غرض کہ اس امر کا جواب معقولی اور منقبل ہوں ۔ میر سے پاس کچھ منقوقی اور تاریخی طور پر مفھل چاہتا ہوں ۔ میر سے پاس کچھ فشیرہ اس امر کے متعلق موجود ہے ، مگر آپ سے اور قاری ماحب سے استصواب ضروری ہے ۔ آپ اپنے کسی اور صوفی ماحب سے استصواب ضروری ہے ۔ آپ اپنے کسی اور صوفی ہوست سے بھی مشورہ کر سکتے ہیں ۔ مگر جواب جلد آنے ۔"

یہ خط کیمبرج سے اکتوبر ۲۰۹۱ء میں لکھا گیا تھا ، معلوم نہیں اس کا جواب سلا یا نہیں اور ملا تو کیا ۔ بہرحال جو ذخیرہ اس وقت علامہ کے پاس تھا وہ غالباً ان کے مقالے مابعد الطبیعیات میں استعال ہوا جس کا ذکر کیا جا چکا ہے۔ ہم اس موضوع پر اس کتاب کے ابتدائی ابواب میں کسی قدر تفصیل سے عث کرچکے ہیں اس لیے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔ کیمبرج اور لندن میں اس موضوع پر علامہ کا مطالعہ جاری رہا چنانچہ حسن نظامی کے ہی نام مرضوع پر علامہ کا اور خط میں مرقوم ہے کہ علامہ نے اس سا زمانے میں اسلامی مذہب اور تمدن پر لکچروں کا ایک سلسلہ شروع کیا تھا جس میں ایگ لکھر تصوف پر بھی شامل تھا ۔

خواجہ حسن نظامی صاحب درگاہ خواجہ نظام الدین اولیا کے خدام میں تھے۔ علامہ کو جو عقیدت حضرت خواجہ نظام الدین اولیا سے تھی اس کا اظہار انھوں نے جا بجا کیا ہے۔ اگرچہ خواجہ حسن نظامی کو ایک مرحلہ پر علامہ کی بعض تحریروں سے ، جن میں تصوف پر بعض اعتراضات تھے، اختلاف ہوگیا تھا لیکن اس اختلاف کی بنا غلط فہمی تھی۔ علامہ کو نہ صرف اسلامی تصوف بلکہ

<sup>۔ . ۔</sup> انشآ س مدت ۔

اس کی بعض رسوم سے بھی اتفاق تھا۔ صوفیوں کے حلقہ ڈکر و فکر کی اسمیت کے معترف تھے۔ بزرگوں کے مزارات پر حاضر ہو کو ان کے وسیلے سے دعا مانگنے کے بھی خلاف نہ تھے بلکہ اس پر عمل کرتے تھے۔ خواجہ صاحب کو ہی ایک اور خط میں لکھتے ہیں:

''حنقہ نظام المشائخ کے متعلق آج مسٹر عمد شفیع بیرسٹر ایٹ لاء سے سن کر بڑی خوشی ہوؤ، ، خدا کرے اس کے کام میں ترق ہو۔ بجھ کو بھی اپنے حلقہ مشائغ کے ادنئی ملازمین میں تصور کیجیے۔ بجھے ذرا کار و بار کی طرف سے اطمینان ہولے تو پھر عملی طور سے اس میں دلچسی لینے کو حاضر ہوں۔ آپ نے اچھا کیا کہ محمد شفیع صاحب کے نام خط لکھا۔ میری طرف سے مزار شریف پر بھی حاضر ہو کر عرض کیجیے۔ "

أبك خط میں صالح محمد صاحب کے نام لکھتے ہیں :

''میرا خیال تھا کہ شاید میں عرس کے سوقع پر حاضر نہ ہو سکوں ، لیکن مزید نحور کرنے پر میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ مجھے اس سوقع ہر جانا چاہیے ۔''

بعض صوفیا نے احوال و مقامات کے سلسلے میں آسانوں اور سیاروں کی سیر کا ذکر کیا ہے ، علامہ اس موضوع سے بھی دلچسپی رکھتے تھے ۔ صالح محمد صاحب ہی کے نام ایک اور مکتوب میں فرمانے ہیں : ۱۳۱

''حضرت خواجہ نظام الدین صاحب سے یہ بھی معلوم کیجیے کہ آیا ان کے بزرگوں کے کتب خانے میں حضرت شاہ محمد غوث گوالیاری کا وہ رسالہ موجود ہے جس میں انہوں نے آسانوں اور سیارول کی سیر کا ڈکر کیا ہے ۔

وبرو ۔ ایشاً می سےس ۔

عبھے اس کی مدت سے تلاش ہے۔ اب تک دستیاب نہیں ہوسکا ، آج تک شائع بھی کسی سے نہیں کیا۔ اگر وہ رسالہ ان کے ہام نہیں تو ممکن ہے اسی مضمون کا کسی اور بزرگ کا رسالہ موجود ہو۔''

ایک اور خط میں اسی سوضوع پر لکھتے ہیں :

"مغیرت خواجه صاحب کی خدمت میں میری طرف سے خاص طور پر شکریه ادا کبجیے۔ میں ان کا نهایت شکر گزار پوں که انہوں نے سراسا کے متعلق اس قدر دلچسی کا اظہار فرمایا... میں نے شاید آپ کی خدمت میں عرض کیا تھا کہ میرا مقعبود سراسا کے مطالعہ سے علمی تحقیقات نہیں ہے۔ علمی سے میری مراد وہ تحقیق ہے جس کا دار و مدار علم ریاضی پر ہو اور جس کے مشاہدات کے لیے دوربینوں کی ضرورت ہو۔ میرا مقصود اس تحقیق سے ہے جس کی بنا مکاشفات قلمی پر ہو۔ چونکہ آپ کے والد ماجد سراسا کو مکاشفات قلمی پر ہو۔ چونکہ آپ کے والد ماجد سراسا کو دیکھ چکے ہیں اس واسطے مجھے یقین ہے کہ اس کے مطالعہ سے دیکھ چکے ہیں اس واسطے مجھے یقین ہے کہ اس کے مطالعہ سے کیا کہ جس قوم سے خواجہ سلیان تونسوی ، شاہ فضل الرحان گریم مراد آبادی اور خواجہ فرید چاچڑاں شریف والے اب اس کی روحانیت کا خزانہ زمانے میں بھی پیدا ہو سکتے ہیں ، اس کی روحانیت کا خزانہ ابھی ختم نہیں ہوا۔"

اس کتاب کے سلسلے میں ایک اور مکتوب میں فرمانے ہیں: ۱۳۲ وقیقر کردہ بزرگ مولوی احمد سعید صاحب کی موجودگی میں کتاب مذکور کا وہ حصہ دیکھیں جس کا تعلق سیارات ساوی اور متعلقہ (امور سے) ہے ۔ اگر وہ کتاب

<sup>۾ ۽</sup> ـ ايضاً ص ٢٨١ -

علم ہیئ کی ہے تو اس کی ضرورت ہیں (یعنی میرے مقاصد کے لیے) اور اگر اس کے (مضامین) مکاشفاتی ہیں تو جستہ جستہ ہوٹ سیارات کے متعلق اس کتاب سے لے لیے جائیں اور مجھ کو وہ (نوٹ) ارسال کر دے جائیں۔"

سلابوں کی فلاح و بقا اور خاص طور پر ان کے تمدن اور ان کے سیاسی حقوق کی حفاظت کا علامہ اقبال کو بڑا خیال تھا ۔ جناغیہ مسلم لیگ کے اللہ آباد والے مشہور اجلاس میں مسلمانوں کے لیے برصعیر میں ایک الگ اسلامی ریاست کے قیام کا مطالبہ اسی کا نتیجہ تھا جس نے تحریک پاکستان کو عماد آگے بڑھایا اور بالآخر مسلمان سر سید کی سیاسی بصیرت ، علاسہ اقبال کی رہنائی اور قائداعظم کی قیادت میں اس کے حصول میں بالآخر کاسیاب ہوئے ۔ قائداعظم کی قیادت میں اس کے حصول میں بالآخر کاسیاب ہوئے ۔ بین اس لیے ہم اس کی نقصیل میں نہیں جائیں گے ۔ لیکن علامہ اس مست میں بھی نوجوان صوفیوں کی ضرورت اور اہمیت محسوس کر نے تھے ۔ آیک مکتوب میں لکھتے ہیں : اس

'آخر اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ مسلانوں کے لیے مقدم ہے کہ ایک بہت بڑا نیشنل فنڈ قائم کریں جو ایک ٹرسٹ کی صورت میں ہو اور اس کا روپیہ مسلانوں کے ممدن اور ان کے سیاسی حقوق کی حفاظت اور ان کی دینی اشاعت وغیرہ پر خرچ کیا جائے ۔ اسی طرح ان کے اخباروں کی حالت درست کی جائے اور وہ تمام وسائل اختیار کیے جائیں جو زمانہ مال میں اقوام کی حفاظت کے لیے ضروری ہیں ۔ مغصل سکیم پھر عرض کر دی جائے گی ، فیالحال یہ عرض کرنا چاہتا ہوں عرض کر دی جائے گی ، فیالحال یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ قدیم سجادوں کے نوجوان مالکہ ایک جا جمع ہوں کر مشورہ کریں کہ کس طرح اس نوخت کی حفاظت کی جا سکتی مشورہ کریں کہ کس طرح اس نوخت کی حفاظت کی جا سکتی

جو ان کے یزرگوں کی کوششوں سے پھلا پھولا۔ اب جو کچھ ہوگا نوجوان علماء و لوجوان صوفیہ سے ہی ہوگا جن کے دلوں میں خدا نے احساس حفاظت ملی کا پیدا کر دیا ہے۔ خواجہ صاحب کی خدمت میں عرض کیجیے کہ وہ ایسے نوجوان سجادہ نشینوں کو ایک جگہ جمع کر لیں ، میں بھی وہاں حاضر ہو کر ان کی مشورت میں مدد دوں گا۔ یہ جلسہ فی الحال ہرائیویٹ ہوگا۔ میرے خیال میں ایسے نوجوانوں کی کافی تعداد ہے۔ فی الحال سندھ اور پنجاب کے حضرات ہی خواجہ صاحب اور آپ ان حضرات کو مجھ سے بہتر جانتے ہیں۔ خواجہ صاحب اور آپ ان حضرات کو مجھ سے بہتر جانتے ہیں۔ غرض یہ کہ ان کے نام دعوت نامہ جاری ہو اور اس ہر اگر میرے دستخط کی ضرورت ہو تو میں حاضر ہوں۔ اس خط کو میرے دستخط کی ضرورت ہو تو میں حاضر ہوں۔ اس خط کو معمولی نہ تصور فر ائیے۔"

معلوم ہوتا ہے کہ شاید ہمد میں اس تجویز پر بعض حضرات ہے اختلاف کا اظہار کیا چنانچہ ، جون ۱۹۳۱ء کو مولوی صالح محمد صاحب کو پھر لکھتے ہیں :

المجھے یہ لکھنے میں تأمل نہیں کہ اس کا ایک پہلو سباسی بھی ہے اور یہ اس وجہ سے کہ اسلام بحیثیت مذہب کے دین و سیاست کا جامع ہے۔ ہماں تک کہ ایک پہلو کو دوسرے پہلو سے جدا کرنا حقائتی اسلامیہ کا خون کرنا ہے۔ میں نے جو حضرات مشائخ کو اس طرف متوجہ کرنے کا قصد کیا نہا وہ محض اللہ اور اس کے رسول می خاطر تھا ، نہ اپنے نام و نمود کی خاطر ۔ نہ مجھ کو ہندوؤں سے کچھ مطلب ہے ، نہ انگریزوں سے ۔ خیال یہ تھا کہ شاید اسی طریق سے نوجوان صوفیہ میں ، کہ ان کے اقتدار کا دار و مدار

مرم و .. ايضاً و و ب ـ

بھی اسلام کی زندگی ہر ہے ، کچھ حرارت پیدا ہو جائے اور وہ کلا نہیں تو جزوا اس کام میں شریک ہو جائیں ۔ خواجہ صاحب اگر اس تعریک میں شریک ہوں تو میرے عقیدے کی روسے ان کی سعادت ہے؛ بلکہ میں تو یہ چاہتا ہوں کہ اس ساری تعریک کا سہرا ان ہی کے سر رہے ۔"

اس آخری اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ برصغیر میں سلت اسلامیہ کی نشاۃ الثانیہ کے لیے جن عناصر پر تکیہ کرتے تھے اور جن کے شمول کو وہ مسلمانوں کی سیاسی اور تہذیبی جبود کے لیے ضروری سمجھتے تھےان میں نوجوان صوفیہ کا طبقہ بھی تھا۔ رہا یہ سوال کہ علامہ نے بار بار صوفی نما حضرات کو اس لقب سے یاد کر کے آن کے بعض عقائد و افکار اور آن کی بعض رسوم و عادات کی تنقید یا تنقیص کی ہے تو اس سے تصوف یا صوفیوں پر بہ حیثیت جاعت اس کا اطلاق مناسب نہ ہوگا۔ جیسا کہ ہم آئندہ باب میں کسی قدر تفصیل سے لکھیں گے ، علامہ کو بعض اکابر صوفیہ سے بڑی عقبدت تھی اور ان کے اقوال ، افکار اور خیالات کو علامہ نے اپنے افکار اور نظریات میں قبول کیا ہے۔

## كتابيات

یاب دوم ۔ اقبال اور مسلک تصوف ، کلام اقبال کی روشی میں

- \_ Development of Metaphysics \_
  - ہ ۔ ایضا ۔
  - ایشآ -
- Can we speak of Muslim Poetry-International Islamic Colloquium. Dr. Allesando. Bausani.
  - هـ ايضاً ـ
  - ٣ شعرالعجم ، حصد اول مولانا شبلي تعانى ، طبع لاهور ٩ مه ١ -
    - ے ۔ایضا ۔
- ٨ اسرار خودى ، علاسد اقبال ، احسن برادرز لابور ، طبع سوم ١٩٨٨ وع
  - و \_ايضاً \_
  - . ١ جاويد ناس ، علاس اقبال -
  - ، ، بال جيريل ، علاسه اقبال -
  - و و مرب كلم و علامه اقبال .
    - م ر ۔ ایضا ۔
    - مر مجاويد ناسم، علامه اقبال
- ه ، نفسیات واردات روحانی ، ولیم جیمز ، اردو ترجمه ڈاکٹر خلیفه عبدالحکیم ، مجلس ترتی ادب لاہور ، طبع دوم ۱۹۹۵ء۔
- ۱۹ میر تقی آمیر ، حیات اور شاعری ، قاکثر خواجه احمد فاروق ، انجمن ترقی اردو بند علی گڑھ ، طبع اول ۱۹۵۳ء ۔
  - Development of Metaphyics 14
    - ۱٫۸ تجرید بخاری ، کتاب الایمان ـ
      - و ، ۔ ایشا ۔
      - . ٧ . تذكرة الاوليا .
  - و بر محكمت رومي ، ذاكثر خليف، عبدالحكيم -
    - و و مثنوى مولانا روم ، مراة المثنوى ـ
      - ۳۳ أيضاً -
    - سرم مثنوی اسرار خودی ، علامه اقبال ـ
    - ۵۰ مکاتیب اقبال ، بنام نیازالدین خاں ۔

```
۲۳ ـ رمور بیخودی ، علاسه اقبال ـ
         Dr. Khalifa Abdul Hakim, Metaphysics of Rumi - 74
                                             ٨٨ ـ كشف المحجوب ـ
                                                       و ہ ۔ ایضاً ۔
                                                       . ٣ ـ ايضاً ـ
                                 ۳۱ - مثنوی مولانا روم ، دفتر اول ـ
                                                      ج ۾ ۽ ايضاً ۔
                                             ٣٠ ـ كشف المحجوب ـ
                                                      م - ابضاً ـ
                                                      ه - ايضاً -
                                                      وب ـ انضاً ـ
                                                      ے ہے۔ ایضا ۔
                                                      ٣٠ - ايضاً -
                                                      وس _ ایضاً _
                                                      . ہے۔ ایضاً ۔
                                                      ر بر ۔ ایضاً ۔
                                      به _ بانک درا ، علاسه اقبال _
                                                      س، - ايضاً -
               س م ارمغان حجاز ، علامه اقبال ، طبع چهارم ۱۹۸۸ عد
           هم - پس چه باید کرد ، علاسه اقبال ، اشاعت اول ۲ مه وعد
                                                      ہے۔ ایضاً ۔
                                            يه ـ كشف المحجوب ـ
                                    ٨٨ - اسرار خودي ، علاسه اقبال
                                            وبر . كشف المحجوب .
                                                     . و ۔ ایضا ۔
٥١ - شيخ عبدالقدوس كنكوبي اور ان كي تعليات ، اعجاز الحقي قدوسي ،
                                        طبع کراچی ۱۹۶۱ء۔
                                     م م ـ بال جبريل ، علامه اقبال ـ
                    ۵۰ ـ شيخ عبدالقدوس كنكوبي اور ان كي تعليات ـ
```

مه د ايضاً د

```
هه . غبرید مخاری جلد دوم ۔
                                    ه م ـ اسرار خودی ، علامه اقبال ـ
                                            عهاء كشف المحجوب ...
                                                       ٨٥ - ايضاً -
                                                       و ۾ ۔ ايضاً ۔
                                                       . - - ايضاً -
                                    ۹۱ - اسرار خودی ، علامه اقبال ـ
                                                       ج و ۔ ایشا ۔
                                                       س- _ أيضاً _
                                              به و كشف المحجوب -
                                                     مح و ایضاً و
                                                     ہہ ۔ ایضا ۔ م
                                                       ے ہے ۔ ایضاً ۔
                                                       ٨٦ ـ ايضاً ـ
                                   و ۹ _ اسرار و رموز ، علامه اقبال -
                                            . ي - كشف المحجوب -
رے ۔ فلسفے کے بنیادی مسائل ، قاضی قیصرالاسلام ، طبع کواچی جمع اعد
                                                       م م ایضاً -
                                                       مے ۔ ایضاً ۔
                               Development of Metaphysics - 40
                            ہے ۔ برعظیم پاک و ہندکی ملت اسلامیہ ۔
                                                       ہے۔ ایضاً۔
                                                      عه - ايضاً -
                                                      ہے ۔ ایضا ۔
                                                      وے ۔ ایضا ۔
                                                      ٠ ١ ايضاً
                                                       رم ۔ ایضاً ۔
                                            م ٨ _ كشف المحجوب _
                            مهر به برعظیم پاک و بند کی سلب اسلامیه به
```

```
_ اقبال کے عبوب صوبیہ ، اعجازالحق قدوسی ، طبع اقبال اکیلسی
                                          Yrec +2912 -
```

\_ برعظیم پاک و بند کی ملت اسلامیه ـ

۔ ایضاً ۔ ۸٦.

مد ایشا ۔

ـ اقبال ، خليفه عبدالحكيم ، اقبال نمبر رساله اردو ـ

ـ منفوظات اقبال ، طمع اول ، لاهور ـ

ـ جاويد نامه ـ

.. اسلامی تصوف اور اقبال ، ڈاکٹر ابوسعید نورالدین ، اقبال اکیڈمی،

کراچی -

۔ ایضاً ۔

\_ ملفوظات أقبال \_

۔ ایضاً ۔ 4 ~

\_ ايضاً -10

- ایضاً -47

. ملفوظات اقبال طبع دوم .

\_ رموز بیخودی ، علامه اقبال \_

وو مجاويد نامد .

- Development of Metaphysics - ) . .

۱۰۱ - ایضاً -

٠٠٠ سايضاً ـ

م ، ، ، فلسفر کے بنیادی مسائل ۔

- Development of Metaphysics - 1 . "

ه . ۱ - فلسفر کے بنیادی مسائل -

۱۰۰۰ - ایضاً -

٤٠٠ مقالات اقبال ، مرتبه سيد عبدالواحد معيني ، طبع اول لايهور ٣٠٩ هـ ٨٠١ - ايضاً -

١٠٩ ـ حكمت رومي ، ڈاكٹر خليف عبدالحكيم ، طبع لاہور ١٩٥٥ء -

. ر ر ۔ ایضاً ۔

ووو ۔ ایضاً ۔

```
ج ، ، ، ضرب کلیم ، علاسه اقبال
                                               م ری ۔ اسرار خودی ۔
                                           ساء - كشف المحجوب -
                                                    ۱۱۵ ـ ایضاً ـ
                                               - ر و - معالات اقبال -
                                                    يرو - ايضاً -
                                                    ۱۱۸ - ایضاً -
                                                    ورر ۔ ایضاً ۔
                                                    . ج ر ب ایضاً ہ
                                                     ١٠٠ ـ ايضاً ـ
  ١٢٠ - اقبال نامه حصد دوم ، مرتبه شيخ عطاءالله طبع لابور ١٩٥١ عـ
                                             ۱۲۰ - رموز پیخودی -
م ١٠٠٠ تاريخ مشائخ چشت ، ڏاکڻر خليق احمد نظامي ، طبع اسلام آباد ـ
                                                    ه ۲۰۰۸ میشآ ـ
                                                     ہے۔ ایضاً ۔
                                                     ے ہے۔ ایضاً ۔
                                                     ۱۷۸ - ایضاً -
                                                     و ۱۰ ـ ايضاً ـ
                                            . ۱۳ _ اقبال نامه دوم ـ
                                                 رم ر د بانگ درا ـ
                                            ۲۰۰۱ ـ اقبال ناسه دوم ـ
                                                   سس, _ ایضاً _
                                                    ہے۔ ایضا ۔
                                                    ١٠٥ ـ ايضاً ـ
                                                     ہے۔ ایضاً ۔
                                                    ے ہے ۔ ایشا ۔
                                                 ۱۳۸ ـ ایضاً ـ
                                                    وج رايضاً -
```

٠ - ١ - ايضاً

۱۸۱ - ايضاً -

٣٠٠ ۽ ١ ايضاً ١

٣ ١ - ايضاً -

- م ١ - ايضاً -

باب سوم اقبال اور صوفیائے کرام

## اقبال اور صوفیائے کرام

بظاہر یہ بات بڑی عجیب معلوم ہوتی ہے کہ جو حضرات علامه اقبال كو تصوف اور صوفيون كا مخالف سمجهتے ہيں وہ اقبال کے کلام میں بعض صوفیائے کبار کے حوالوں اور ان کے افکار و خیالات کی بازگشت کو نظرانداز کو دیتے ہیں ۔ اس کی نوجیہ صرف یہ ہے کہ علامہ افبال اس تصوف کے مخالف نہیں جو ان کے بقول اسلامی تصوف ہے اور جس کی بنیاد قرآن حکیم کی تعلیات ، احادیث نہوی اور صحابہ کرام رض کے اقوال و افعال ہر ہے اور اس تصوف کے خلاف ہیں جس میں غیر اسلامی روح بعض خارجی اور اسلام مخالف مآخذ سے داخل ہو گئے ہیں خواہ یہ زردشت کے ذریعے سے آئے ہوں یا بدھ سن ، وبدانت ، مسیحی افکار و خیالات کے وسیلے سے ، ان کا ماخذ یونانیوں کا فلسفہ ہو یا بعض ایسے مسلمان مفکرین کے خیالات و نظریات جو یونان کے فلسفے یا مغرب کے بعض دیگر نظریات کے ترجان ہوں ۔ اسی طرح شعر و ادب میں وہ ان شعرا اور مصنفین سے اختلاف کرتے ہیں جو ان میلانات اور رجمانات کی ترجانی اور علمرداری کا دعوی کرتے ہیں ۔ ان عناصر سے ہم ابتدائی اہواب میں بحث کر چکے ہیں۔ اس باب میں ہم خاص طور پر ان صوفیائے کرام کا ذکر کریں کے جن کا حوالہ علامہ اقبال کے کلام میں سلتا ہے اور جن کے خیالات سے وہ کسی نہ کسی حد حد تک متأثر معلوم ہوتے ہیں ۔

اس سلسلے میں سب سے پہلا نام دولانا روم کا ہے جن کو

علامہ اقبال اپنا پیر و مرشد بتائے ہیں ۔ مابعدالطبیعیات میں فرمائے ہیں ۔ ا

"All feeling of separation, therefore, is ignorance; and all "otherness" is a mere appearance, a dream, a shadow, a differentiation born of relation essential to the self-recognition of the Absolute. The great prophet of this school is 'the excellent Rumi', as Hegel calls him. He took up the old Neo-Platonic idea of the Universal soul working through the various spheres of being, and expressed it in a way so modern in spirit that Clodd introduces the passage in his "Story of Creation". I venture to quote this famous passage in order to show how successfully the poet anticipates the modern concept of evolution, which he regarded as the realistic side of his Idealism..."

اس کے بعد علامہ اقبال نے اس حوالہ سے مثنوی کے وہ اشعار نقل کیے بین جو مثنوی کے دفتر چہارم میں ارتقا کے سلسلے میں ہیں اور جن کو ہم پہلے نفل کر چکے ہیں ۔

مولادا روم کے حوالوں کا دوسرا اہم سلسلہ مثنوی اسرارخودی میں عنوان ہیں:

دی شیخ با جراغ همی گسب گرد شهر کز دام و دد سلولم و انسایم آرزوست زین همرهان سست عناصر دلم گرفت سیر خدا و رستم دستایم آرزوست گفتم که یافت می نشود جسته ایم ما گفت آنکه یافت می نشود آنم آرزوست

یه اشعار محض اظهار عقیدت کے لیے درج نہیں ہوئے بلکہ ایک حد تک ان کو مثنوی اسرار خودی بلکه علامہ اقبال کے پورے کلام کا مرکزی نقطہ قرار دیے سکتے ہیں یعنی انسان کی مسلسل جدوجہد، سعی و کوشش ، تلاش و جستحو ایک انسان کامل کے لیے ۔ ایسی جستجو اور تلاش جس میں ناکامی اور مابوسی ، کمزوری اور اضمحلال نہیں بلکہ عزم و استقلال اور جاہ و جلال کی روشنی پھیلی نظر آتی ہے ۔ سوز و ساز آرزو جس سے زندگی کا چراغ روشن اور انسان کی جدوجہد کا سلسلہ جاری و ساری ہے ، ایسا روزگار جو یاس کے عنصر سے آزاد ہے ، اس کی نشریج اور تفصیل مثنوی کی تمہید میں ان اشعار میں ملتی ہے :

باز بر خوانم ز فیض پیر روم دفتر سربستہ اسرار علوم

جان او از شعله بها سرمایددار س فروغ یک نفس مثل شرار

شمع سوزان تاخت بر پروانه ام باده شبخون ریخت بر پیهانه ام

پیر رومی خاک را اکسیر کرد از غبارم جلوه با تعمبر کرد

ذره از خاک بیابان رخت بست تا شعاع آفتاب آرد بدست

موجم و در بحر او سنزل کنم تا 'در تابندهٔ حاصلِ کنم من که مستی به ز صهبایش کنم زندگانی از نفس بایش کنم شب دل من مائل فریاد بود خامشی از یار بم آباد بود شکوه آشوب غیم دوران بدم از تهی بیانگی نالان بدم این قدر نظاره ام بیتاب شد بال و پر بشکست و آخر خواب شد بال و پر بشکست و آخر خواب شد روئ خود بنمود بیر حق سرشت روئ خود بنمود بیر حق سرشت کو بحرف پهلوی قرآن نوشت کو بحرف پهلوی قرآن نوشت بهرعه گیر از نیراب ناب عشق جرعه گیر از نیراب ناب عشق جرعه گیر از نیراب ناب عشق

اس کے بعد پیر رومی نے جن معاملات کی طرف شاعر کو متوجہ کیا ہے ان کی نفصیل کے بعد :

زین سخن آتش به پیرابن شدم مثل کے بنگامه آبستن شدم چون نوا از تار خود برخاستم جنتے از بہر گوش آراستم برگرفتم پرده از راز خودی وانمودم سر اعجاز خودی

اس کے علاوہ مثنوی میں مولانا روم سے استفادہ اور تعلق کے کئی اور حوالے بھی موجود ہیں۔ مثلاً ایک عنوان میں ''اندرز میرنجات نقشبند المعروف بد بابائے صحرائی کہ برائے مسلمانان ہندوستان رقم فرمودہ است" علم کی حقیقت سے بحث کرتے ہوئے مولانا کا یہ قول نقل کیا ہے:

''علم را بر تن زنی مارے بود علم را بر دل زنی یارے بود''

اس کے بعد حضرت شمس تبریز اور مولانا روم کی ملاقات کا ذکر ہے اور عشق و علم کی بحث ہے جو ہم نقل کر چکے ہیں۔

اقبال کی ایک اور اہم نظم ''ہیر رومی اور سرید ہندی'' ہے۔
ہیر رومی اور آن کے ہندی سرید علامہ اقبال کی فکری ہم آہنگی کو
سمجھنے میں اس نظم سے بڑی مدد ملتی ہے۔ اقبال نے پیر رومی
سے مختلف سوالات کیے ہیں اور ہیر رومی کی زبان سے ان کا نہایت
مختصر جواب دیا ہے۔ لیکن یہ جواب ایسا ہے جس سے مولانا روم
اور علامہ اقبال دونوں کے افکار و خیالات کی پوری تصویر سامنے
آ جاتی ہے۔ مثالی پہلا سوال ''علم حاضر'' سے متعلق ہے۔ علامہ
اقبال فرمائے ہیں:

ع علم حاصر سے ہے دیں زار و زبوں

اور سولانا کا جواب ہے:

علم را بر تن زنی مارے بود علم را بر دل زنی یارے بود

دوسرا مسئلہ 'نغمہ' یورپ' ہے جو گویا یورپ کی تہذیب جدید میں جس شے کو ثفافت کا نام دیا جاتا ہے اور فنون لطیفہ کے نام سے رقص و سرود کا جو انداز مقبول ہے ، اس نغمہ سے یورپ ''بافروغ و

تابناک" بجائے روحانی اور اخلاق ترق کے زوال آمادہ ہے:
ع نغمہ اس دو کھینچتا ہے سوئے خاک

حالانكه سولانا روم كا حرف بلند ہے :

خشک مفز و خشک تار و خشک پوست از کجا میآید این آواز دوست

ایر بیر رومی کا جواب :

بر ساع راست ہرکس چیز نیست لقمہ ہر مرغکے انجیر نیست

پھر مرید پوچھتا ہے:

پڑھ لیے میں سے علوم شرق و غرب روح میں باقی ہے اب تک درد و کرب

اور پیر رومی فرساتے ہیں :

دست ہر نا اہل ہیارت کند سوئے مادر آ کہ تیارت کند

ہعض اور مسائل کے جواب میں پیر رومی کے ارشادات دیکھیے: 'حکم جماد'

> نقش حق را بهم به امرِ حق شکن بر زجاج ِ دوست سنگ ِ دوست زن

ہے نگاہ خاوران مسحور غرب :

ظاهر نقره گر اسپید است و نو دست و جاس سی سید گردد ازو سکتب کا جواں گرم خون ، اور 'ساحر افرنگ کا صید زبوں : سرغ پر نارستہ چون پران شنود طعمہ ، ہر گربہ ، دران شود

> آسیزش دین و وطن - جوهر جان پر بدن مقدم : قلب چهلو میزند با زر بشب انتظار روز میدارد ذهب

> > سر آدم:

ظاهرش را پشه آرد مجرخ باطنش آمد محیط سفت چرخ

غايت آدم:

آدمی دیداست ، باق پوست است دید آن باشد که دید دوست است

آزار موگ امم :

بر بلاک امت پیشین که بود زانکه بر جندل گان بردند عود

اب مسلمان میں نہیں وہ رنگ و بو سرد کیونکر ہوگیا اس کا لہو ؟

تا دل صاحبدلے نامد به درد بدیج قومے را خدا رسوا نه کرد

سودائ سود مردان در بازار وجود:

زیرکی بفروش و حیرانی بخر زیرکی ظن است و حیرانی نظر ندیم سلاطین و فقیر سے کلاہ و بے گلیم :

بندهٔ یک مرد روشن دل شوی به که بر فرق سر نبابان روی

حسيث جبر و قدر:

بال باران را سوئے سلطان برد بال زاغان را بگورسنان برد

غایت دین سبی م ، خسروی یا راهبی :

سصلحت در دین ما جنک و شکوه مصلحت در دین عیسلی غار و کوه

بیداری دل و غلبه برآب و کل:

بنده باش و بر زمین رو چون سمند چون جنازه نے کہ بر گردن برند

ادراک سر دىن و يقين مياست :

پس قیامت شو قبامت را بهبین دیدن بر جبز را شرط است این

خودی: اپنے نخجیروں کے ہاتھوں داغ داغ ان کہ ارزد صید را عشق است و بس لیکن او کے گنجد اندر دام کس

محکمی حیات ِ ملت :

دانه باشی مرغکانت برچنند غنچه باشی کودکانت برکنند دانه پنهان کن سراپا دام شو غنچه پنهان کن گیاه بام شو

نلافي دلي ، جستجوئے اہل دل :

تو ہمی گوئی مرا دل نیز ہست دل فراز عرش باشد نے بر ہست

تو دل خود را دلے پنداشتی جستجوئے اہل دل بگذاشتی

کیوں مرے بس کا نہیں کار زمین اہلہ دنبا ہے کیوں دانائے دین ؟

آن که بر افلاک رفتارش بود بر زمین رفتن چه دسوارش شود

حصول سراغ علم و حكمت و سوز و درد و داغ:

علم و حكمت زايد از نان حلال عشق و رقت آيد از نان حلال

انجمن يا خلوت :

خلوت از اغیار باید نے ز بار پوستین بہر دے آمد ، نے بہار

نیره روزی ایل دل در سند و فقدان نور و سوز:

کار مدردان روشنی و گرمی است کار دونان حیلہ و بے شرمی است

جیسا کہ مولانا روم کے محولہ بالا اشعار کو پڑھ کر نہ صرف مولانا روم اور اقبال کی ذہنی رفاقت کا اندازہ ہو جاتا ہے وہاں اس

مختصر سی نظم سے سولانا کے نقطہ ' نظر سے ایک انسان کے لیے ایک کامل ضابطہ ' حیات کی نشان دہی بھی ہوتی ہے ۔ یہ ضابطہ حیات وہی ہے جسے اسلامی ضابطہ ' حیات کہتے ہیں ۔ جس کی اساس قرآن حکیم اور احادیث نبوی پر بے چنانچہ ان میں سے بعض سوضوعات کی تفصیل ہم قرآن و حدیث کی روشنی میں ابتدائی ابواب میں پیش آر جکے ہیں ۔ اگر علامہ اقبال کے کلام میں اس نظم میں پیش آر جکے ہیں ۔ اگر علامہ اقبال کے کلام میں اس نظم کی علاوہ کہیں اور مولانا روم کا حوالہ یا آن سے عقیدت کا اظہار نہ بھی ہوتا نو اس موضوع پر بھی نظم کافی ہوتی ، لیکن علامہ پر مولانا روم کے اثرات اس قدر گہرے ہیں کہ آن کی نظم و نثر میں جا بجا اس کی تائید ملتی ہے ۔ بعض اور حوالے یہاں نقل کیے جاتے ہیں :

مرا بنگر که در هندوستان دیگر نمی بینی برهمن زادهٔ رمز آشنائے روم و تبریز است (زبور عجم ص ۱۷)

آدمی دید است بانی پوست است دید آن باشد که دید دوست است (رومی) دید آن باشد که دید دوست است (جاوید نامه ص ۲۰۰۰)

توکه دانی از مقام پیر روم میندانی از کلام پیر روم (جاوید نامه ص ۱۲۱)

عشق شور انگیز ہے ہروائے شہر شعلہ او میرد از غوغائے شہر (جاوید نامہ ص ۱۷) پیر رومی را رفیق راه ساز تا خدا مخشد ترا سوز و گداز

زانکه رومی مغز را داند ز پوست پائے او محکم فتد در کوئے دوست

شرح او کردند و او را کس ندید معنی او چون غزال از ما رمید

رقص تن از حرف او آموختند چشم را از رقص جان بردوختند

رقص تن در گردش آرد خاک را رقص ً جان برهم زند افلاک را

علم و حکم از رقص جان آید بدست ہم زمین ہم آسان آید بدست

فرد از وے صاحب جذب کلیم ملت از وے وارث سلک عظیم

رقص جان آسوختن کارے بود غیر حق را سوختن کارے بود

تار ناز حرص و غم سوزد جگر جان برقص اندر نیاید اے پسر

ان چند اشعار میں علامہ اقبال نے آن ظاہر پرستوں کی طرف ہی اشارہ کیا ہے جو مولانا روم کو صرف صوفیوں کے اس رقص

کے حوالے سے جانتے ہیں جو ایک حلقہ میں ہوتا ہے جسے صوفی اپنی اصطلاح میں وجد و حال کہتے ہیں اور جس کے لیے محفل ساع کا اہتام ہوتا ہے۔ لیکن ساع اور وجد و حال کی حقیقت تک رسائی ہر شخص کے بس کی بات نہیں ۔ اس کا اشارہ ہم بہلے پیر رومی اور مرید ہندی میں بھی علامہ اقبال اور مولانا روم کے سوال و جواب کے حوالے سے دے چکے ہیں ۔ بعض اور اشعار یہ ہیں:

بوعلی اندر غبار ناقد گم دست روسی بردهٔ محمل گرفت

این فرو تر رفت و نا گوہر رسید آن بگردا ہے جو خس سنزل گرفت

حق اگر سوزے ندارد حکمت است شعر میگردد چو سوز از دل گرفت (پیام مشرق ص ۱۲۲)

آمیزسے کجا ، گہر باک او کجا از ناک بادہ گیرم و در ساغر افکنم (شعرارومی) (پیام مشرق ۲۱۲)

\* \* \*

پیام ، شرق س ابک نظم کا عنوان جلال م و گوئٹے ہے ۔ اس کے حاشبہ میں علامہ لکھتر ہیں :

''نکسہ دان المنی سے مراد گوئٹے ہے ، جس کا ڈرامہ 'فوسٹ' مشہور و معروف ہے ۔ اس ڈرامے میں شاعر نے حکیم 'فوسٹ' اور شیطان کے عہد و پیان کی قدیم روایت کے پیرائے میں انسان کے امکانی نشو و کما کے تمام مدارج اس خوبی سے بتائے ہیں کہ اس سے ہڑھ کر کال فن خیال میں نہیں آ سکتا ۔""

پیام مشرق کے دیباچہ سے معلوم" ہوتا ہے کہ ۱۸۱۲ء میں فان ہیمر نے خواجہ حافظ کے دیوان کا پورا ترجمہ شائع کیا جس سے جرمن ادبیات میں مشرقی تحریک کا آغاز ہوا ۔ اس تحریک کے دیکھنے والوں میں ۹۵ سالہ شاعر گوئٹے بھی تھا۔ بقول علامہ اقبال حافظ کے ترنم نے اس کے تخیلات میں ایک میجان عظیم برپا کر دیا جو بالآخر مغربی دیوان کی صورت میں ظاہر ہوا جس میں بعض اشعار كلام حافظ كا آزاد ترجمه معلوم بوتے ہيں۔ حافظ كے مضامین اور اسلوب دونوں نے گوئٹے کو متأثر کیا تھا۔ حافظ کے علاوہ گوئٹے کے کلام پر عطار ، سعدی ، فردوسی اور عام اسلامی لٹریچر کے اثرات بھی ملتے ہیں ۔ لیکن گوئٹے محض حافظ کے تغزل کا دلدادہ تھا اور کلام حافظ کی صوفیانہ تعبیر یا نشریج سے اسے دنجسهی ند تهی اور سولانا روم کے ''فلسفیانہ حقائق و معارف'' اس کے نزدیک مبہر تھے ۔ لیکن معلوم ہوتا ہے کہ اس نے رومی کے كلام پر عائر نگاه نهيں ڈالي كيونكه جو شخص اسپنوزا (بالينڈ كا ایک فلسفی جو مسئلہ وحدت الوجود کا قائل تھا) کا مداح ہو اور جس نے برونو (اٹلی کا ایک وجودی فلسفی) کی حایت میں قلم آٹھایا ہو اس سے ممکن نہیں کہ روسی کا معترف نہ ہو ۔

جرمنی کے جن شعرا پر مشرق تحریک کا اثر ہوا آن میں روکرٹ کا ذکر علامہ اقبال نے بھی کیا ہے۔ فرماتے ہیں:

وورو کرف عربی ، فارسی ، سنسکرت تینوں مشرق زبانوں کا ماہر تھا ۔ اس کی نگاہ میں فلسفہ واللہ کی بڑی وقعت تھی اور اس کی غزلیات زیادہ تر مولانا روم ہی کی تقلید میں لکھی گئی

۲ - پیام مشرق ،، حاشیه ص ۲ م ۲ -

<sup>-</sup> ايضاً ص د و سابعد ـ

م ـ ايضاً ص وح، ـ

ہیں ۔ پیام مشرق میں ایک نظم جلال اور گوٹٹے کے عنوان سے ہے:

نکته دان المنی را در ارم صحبتے افتاد با پیر عجم

شاعرے کو ہمچو آن عالم، جناب نیست بیغمبر ولے دارد کتاب

خواند بر دانائے اسرار قدیم قصہ پیمان ابلیس و حکیم

گفت رومی اے سخن را جان نگار تو سلک صیداستی و یزدان شکار

فکر تو در کنج دل خلوت گزید این جهان کهنه را بازآفرید

سوز و ساز جان به پیکر دیدهٔ در صدف تعمیر گوهر دیدهٔ

ہر کسے از رمز عشق آگہ نیست ہر کسے شایان این درگاہ نبست

''داند آن کو نیکبخت و محرم است زیرکی ز ابلیس و عشق از آدم است''

اسی مجموعہ میں ایک اور نظم ہے جس کا عنوان جلال و ہیگل ہے ۔ یہ وہی ہیگل ہے جس کے بارے میں اقبال کا فرمان ہے کہ:

# ع ہیگل کا صدف گہر سے خالی

پیام مشرق کی اس نظم میں ہیگل کے افکار پر جلال الدین رومی کے افکار کی ترجیح کا سبب ببان کیا گیا ہے:

می کشودم شبے بہ ناخن ِ فکر حكيم الإني عقدههانے آنک اندیشه اش بربنه عود ابدی راز کسوت آنی پیش عرض خیال او گیتی خجل آمد ز تنگ دامانی چون بدریائے او فرو رفتم کشتی عقل گشت طوفانی خواب بر من دمید افسونے چشم بستم ز باق و فانی نکمه شوق تیز تر گردید چهره بنمود پیر یزدانی آفتائے کہ از تجلی او آمق روم و شام آنورانی شعله اش در جمان تیره نهاد به بیابان چراغ رسانی معنی از حرف او سمیروید صفت لالدبائے نعانی

گفت با من چه خفتهٔ برخیز بد سرای به سفیند می رانی ؟ و بد خرد راه عشق می پوئی ؟ به چراغ آفتاب سی جوئی ؟ "

یبام مشرق میں ہی یہ اشعار بھی ہیں:

بیا نہ من ز خم پپر روم آوردم

مئے سخن کہ جوان تر ز بادۂ عنبی است

شعلہ درگیر زد بر خس و خاشاک بن

مرسد رومی کہ گفت 'منزل ماکیریا است'

\* \*

ان محموعوں کے علاوہ دیگر مجموعوں میں بھی سولانا روم کے فیض کے آثار اور اعبرافات ملنے ہیں۔ احتصار کے ساتھ یہاں جد ہمونے نقل کیے گئے ہیں:

وقت است که بکشایم مبخانهٔ رومی باز پیران ِ حرم درسم در صحن ِ کلیسامست (مثنوی مسافر ص.س)

\* \* \* الله الله الله الله الكر مىآيد آن دانائے راز بے بدہ او را نوائے دل گداز بے ضمير أمتان را مى كند پاك كايمے يا حكيمے لے نواز بے كار ص ١٠٠)

\* \* \*

چو رومی در حرم دادم اذان من ازو آموختم اسرار جان من به دور فتنه عصر کهن او به دور فتنه عصر روان من به دور فتنه عصر روان من (ارسغان حجاز ص عد)

> \* \* \* بروئے من در دل باز کردند ز خاک من جہانے ساز کردند

ز فیض او گرفتم اعتبارے کہ با من ساہ و انجم ساز کردید (ارمغان ص ۱۰۵)

\* \* \* \* فقیری ز رومی گیر اسرار فقیری که آن فقر است محسود امیری حذر زان فقر و درویشی که از و مے رسیدی بر مقام سر بزیری (ارسغان ص ۸۸)

\* \* \* \* خودی ناگشت سهجور خدائی یه فقر آسوخت آداب گدائی زردم ناشت ست روسی وام کردم بست روسی وام کبریائی بسرورے از سقام کبریائی (ارسغان ص ۱۰۸)

\* \* \*

مرا از منطق آید بوئے خامی دلیل او دلیل ناتمامی برویم بسته دربا را کشاید دو بین از پیر رومی یا ز جامی دارمغان ص ۱۸۹)

#### \* \* \*

عطا کن شور رومی ، سوز خسرو عطا کن صدق و اخلاص سنانی چنان با بندگی در ساختم سن ند گیرم گر مرا بخشی خدائی

\* \* \*

به کام خود دگر آن کہنہ سے ریز

کہ با جامش نیرزد سلک ہرویز

ز اشعار جلال الدین رومی ہ

بہ دیوار حریم دل بیاویز

(ارمغان ص ۱۰۸) \* \* \* \*

(ارمغان ص ۱۸)

بگیر از ساغرش آن لالہ رنگے
کہ تاثیرش دہد لعلے بہ سنگے
غزالے را دل شیرے بہ بخشد
بشوید داغ از پشت پلنگے
بشوید داغ از پشت پلنگے

تصییے بردم از تاب و تب او شہم مانند روز از کوکب او غزالے در بیابان حرم بین کدر کی او کدر کی کہ ریزد خندہ شیراز لب او (ارمغان ، ص ۱۰۵)

سراپا درد و سوز آشنائی
وصال او زبان دان جدائی\*
جال عشق گیرد از نئے او
نصیبے از جلال کیربائی
(ارمغان، ص ۱۰۹)

گره از کار این ناکاره وا کرد غبار رهگذر را کیمیا کرد نئے آن نےنوازے پاک بازے مرا با عشق و مستی آشنا کرد (ارمغان ، ص ۱۰۹)

نہ اٹھا پھر کوئی رومی عجم کے لالہ زاروں سے وہی آب و گل ابران ، وہی تبریز ہے ساقی (بال جبریل ، ص ۱۱)

اسی کشمکش میں گزریں سری زندگی کی راتیں کبھی سوز و ساز ِ روسی کبھی پیچ و تاب رازی (بال جبریل ، ص ۱۷)

شارہ مولانا روم ہم کے اس مشہور شعر کی طرف ہے:
بشو از نے چون حکایت می کند از جدائیہا شکایت می کند

صحبت پیر روم سے مجھ پہ ہوا یہ راز فاش لاکھ حکیم سر بحیب ، ایک کلیم سر بکف (بال جمریل ، ص ۲۹)

گسستہ نار ہے سری خودی کا ساز اب تک کہ تو ہے نغمہ رومی سے بے نیاز اب تک! (ضرب کلیم ، ص ۱۲۱)

اس طرح کے اسارے اور حوالے علامہ اقبال کی اور تحریروں میں بھی موجود ہیں جن کی نقصیل طوالت کا باعث ہوگی ۔ ان اشعار کو پیش نظر ر دھیں دو افبال اور رومی کی ڈہنی رفاقت میں حسب ڈیل عناصر کارفرما نظر آئے ہیں:

- ر علامہ افبال روسی کے اس تصور سے متفق ہیں کہ محض فلسفہ ، حکمت ، منطق ، استدلال اور علم سے معرفت کامل نک رسائی ممکن نہیں ، بلکہ عشق کے ذریعے سے ہی اس کا حصول ممکن ہے ۔ بہ خالص صوفیانہ نقطہ نظر ہے جو روسی اور علامہ افبال کے یہاں قدر مشترک ہے ۔
- ہ۔ علامہ اقبال اور مولانا روم دونوں کے یہاں فغر و فلندری اور ایک مشنرک نصور ہے۔ یہ ففر اور قلندری دریوزہ گری اور طلب نہیں بلکہ بقول اقبال رحمة الله علیہ ''محسود امیری'' ہے۔ افبال کے فکر غبور کے تصور کے سلسلے میں ہم تفصیل سے اس موضوع یر اظہار خیال کر چکے ہیں اور اقبال و رومی نال اس موضوع سے متعلق اشعار بھی نقل کیے جا چکے ہیں۔
- س۔ اقبال اور رومی دونوں حیات کے ارتقا کے تصور کے فائل ہیں ۔ اقبال رحمة اللہ علیہ نے خاص طور پر اس بات پر زور دیا ہے در اللہ علیہ نے کنائی در حیات انسانی تک ارتقا کی جو منازل سولانا روم نے گنائی

اور بتائی ہیں وہ عصر حاضر کے نظریہ ارتقا سے حیران کن حد تک قریب ہیں۔ اس ارتقا میں جد و جہد ایک لازری عنصر ہے۔ دونوں اس کے قائل ہیں کہ زندگی اسی حرکت اور جد و جہد سے فروغ ہاتی اور ارتقا کے سازل طے کرتی ہے۔

ہ۔ دونوں زندگی سے فرار کے قائل نہیں بلکہ مصاف زندگی میں اسیرت فولاد'' پیدا کرنے پر زور دیتے ہیں۔ علامہ اقبال (رحمة الله علیه) کے نزدیک سولانا رومی کی تعلیم غزالوں کو شیروں کا دل بخشتی ہے۔ زندگی کا یہی مثبت نظریہ دونوں کے افکار کو ہم آہنگ بناتا ہے۔

8- رومی اور اقبال دونوں کا تعلق ایک ایسے دور سے رہا ہے جسے "دور فتنہ" کہا گیا ۔ رومی نے "دور فتنہ" عصر کہن" میں اور اقبال نے "دور فتنہ" عصر روان" میں اپنا پیغام پہنچایا اور اس طرح شاعری محض "برائے شعر گفتن" یا "نصوف برائے شعر گفتن خوب است" کی عوام میں مشہور روایت کے برعکس اس کلام کو اپنے اپنے دور کے افکار و خیالات کی اصلاح کا ذریعہ بنایا ۔

۳- اقبال اور رومی دونوں جد و جہد ، عزم و استقلال اور حرکت پیہم و جاوداں کے ساتھ سوز و ساز ، درد ، گداز ، صدق و صفا ، اخلاص ، درد مندی کے پیکر ہیر اور وہ تمام صفات جو اسلامی تصوف کے علمبردار صوفیہ کے یہاں ملتی بیں آن صفات کے علمبردار اور آن کی پیروی کے پابند نظر آئے ہیں ۔

ے۔ دونوں ذکر ہو فکر کی منازل طے کرنے میں ایک مرشد اور رہبر کی ضرورت پر زور دیتے ہیں۔ ایک مسلمان کے لیے رسول خدا (صلی اللہ علیہ وسلم) کی ذات مبارک ایک کاسل ممونہ

ہ اور قرآن حکیم میں ایمان لانے والوں کو اسوۃ رسول (صلی الله علیہ وسلم) کے اتباع کی ہدایت کی گئی ہے ۔ اس لیے مولانا روم (رحمۃالله علیہ) اور اقبال (رحمۃالله علیہ) دونوں کے ہاں عشق رسول اپنے پورے خلوص کے ساتھ موجود ہے ۔ دونوں ان اکابر صوفبائے کرام اور بزرگان دین سے فیض پائے کا اعتراف کرتے ہیں جنھوں نے اسلام کی تاریخ میں اپنے قول و فعل سے اسلام اور اسلامی عقائد کی تائید اور تبلیغ کی ۔ اقبال خود مولانا روم رحمۃ الله علیہ کو بار بار اپنا پیر و مرشد بتاتے ہیں ۔ ان کے علاوہ جن بزرگان دین سے پیر و مرشد بتاتے ہیں ۔ ان کے علاوہ جن بزرگان دین سے پیر و مرشد بتاتے ہیں ۔ ان کے علاوہ جن بزرگان دین سے عقائد کی اعتراف کیا ہے آن کا ذکر آگے آتا ہے ۔

اقبال (رحمه الله علیه) کے صوفیانہ مسلک کی نفصیل میں ہم نے علامہ اور آن کے پیر و مرشد رومی کے کلام سے اور بمونے بھی پیش کیے ہیں اس لیے بماں ان کے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔\*

\* مولانا جلال الدین بد بن بهاء الدین بد بن حسین العظیمی ، ولادت بلخ (ب ربیم الاول س. به مطابق . به ستمبر ١٠٠١ء) ، وفات ه جادی الثانی به ١٠٥ مطابق ١٠ دسمبر ١٠٠١ء - والد كا شار اكابر علاء اور مشائخ میں تھا ۔ ابتدائی تربیت جلال الدین رومی كی والد كے زیر سایہ ہوئی جن كے ساتھ انھوں نے سفر اور حج كیا ، اسی سفر میں ملاقات خواجہ فرالدین عطار سے ہوئی ۔ حج كیا ۔ مختلف شمہروں میں قیام كے بعد بالآخر قونیہ تشربف لائے اور درس و تدریس میں معمروف ہوئے ۔ اسی عرصہ میں آن كی ملاقات شمس تیر ہز سے ہوئی ۔ تذ دره نگاروں نے اس كی تفصیل لکھی ہے ۔ اس ملاقات نے مولانا روم كی زندگی كا رخ ہی بدل دیا ۔ علامہ اقبال نے بھی اس مولانا روم كی زندگی كا رخ ہی بدل دیا ۔ علامہ اقبال نے بھی اس مولانا روم كی زندگی كا رخ ہی بدل دیا ۔ علامہ اقبال نے بھی اس مشوی میں شمس تبریز كے اثرات كا اعتراف كیا ہے :

شمس تبریزی که نور مطلق است آفتاب شب و ز انوار حق است این نفس جان دامنم برتافتست بوئے پیرایان یوسف یافت است ۱ دامند اگلہ صفح ید)

علامه اقبال (رحمة الله عليه) كے جان مولانا روم كے علاوہ جن اكابر صوفيه كا حواله ملتا ہے أن ميں حضرت على الهجويري كا نام خاص طور پر قابل ذکر ہے ۔ حضرت علی الهجویری برصغیر کے اكابر صوفيا مين بين اور أن كي مشهور تصنيف كشف المحجوب تصوف پر تصنیف ہونے والی کتابوں میں ایک اہم مستند اور قدیم ماخذ کی حیثیت رکھتی ہے ، چنانچہ ہم تصوف کے عناصر اور اجزا کی محث میں اس کے اکثر اقتباسات پیش کر چکے ہیں جن سے تصوف اور بالغصوص اسلامی تصوف کے باب میں حضرت علی المجویری (رحمة الله عليه) کے نفطه نظر کی وضاحت ہو جاتی ہے ۔ علامہ اقبال کو لاہور کے طوبل دوران قبام میں بارہا حضرت علی الہجویری کے سزار پر حاضر ہونے کا سوقع ملا ہوگا اور انھوں نے اپنی آنکھ سے ان لاکھوں عقیدت مندوں کو یہاں حاضر ہوتے دیکھا ہوگا جن کا یہ سلسلہ صدیوں سے جاری ہے۔ برصغیر پاک و سند کے رہنے والے بالعموم اور لاہور کے رہنے والے بالخصوص حضرت على الهجويرى کے معتقد ہيں جن کو وہ از راہ احترام و عقيدت حضرت داتا گنج بخش کے نام سے یاد کرتے ہیں ۔ علاسہ اقبال نے حضرت ہجویہ ی کی تعریف میں لکھا ہے : ٥

حکایت نوجوانے از مرو کہ پیش حضرت سید مخدوم علی ہجویری رحمة اللہ علیہ آمدہ و از ستم ِ اعدا فریاد کرد ۔

سید پنجویر<sup>یم</sup> مخدوم آسم مرقد او پیر سنجر را حرم

(بچھلے صفحے کا بقید حاشید)

شمس تبریز کے غالب یا روپوش ہونے یا شہید ہونے کے متعلق بہت سی روایات ہیں۔ مولانا رومی سے منسوب سلسلہ سلوک کا نام جلالیہ یا مولویہ ہے اور اب بھی قونیہ میں ان کے مزار پر اس سلسلے کے صوفیہ کا اجتاع رہتا ہے۔

ہ ۔ اسرار خودی ، ص ع م و بعد

بند بائ كوبسار آسان گسيخت در زمين بند تخم سجده ريخت عهد قاروق رض از جالش تازه شد حق ز حرف او بلند آوازه شد باسبان عزت ام الكتاب از دم او زنده گشت خانه باطل خراب عشق صبح ما از مهر او تابنده گشت عاشق و بهم قاصد طبار عشق از جبينش آشكار اسرار عشق داستان از كالش سر كنم داستان در غنچه مضمر كنم

داستان یہ ہے کہ ایک نوجوان مثل سرو بالا قد شہر مرو سے لاہور میں وارد ہوا اور حضرت مخدوم المہجویری (رحمة الله علیه) کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ میں دشمنوں کے نرغےمیں ہوں ، میری مثال اس شیشہ کی سی ہے جو پتھروں کی زد میں ہو ۔ بہر خدا میری مدد کیجہے اور وہ راہ بتائیے جس سے میں ان دشمنوں میں رہ کر گزر کر سکوں ۔ حضرت نے جو جواب دیا وہ علامہ کی زبان سے سنیے:

پیر دانائے کہ در ذاتش جال بستہ ہیان محبت با جلال گفت اے نا محرم از راز حیات غافل از انجام و آغاز ِ حیات

فارغ از انديشد اغيار شو قوت خوابيدم بيدار شو

سنگ چون بر خود کان شیشه کرد شیشه گردید و شکستن پیشه کود

ناتوان خود را اگر ربرو شمرد نقد جان خویش با ربزن سپرد

تا کجا خود را شاری ماء و طین از گل خود شعلہ طور آفرین

با عزیزان سرگران بودن چرا شکوه سنج دشمنان بودن چرا

راست میگویم عدو بهم یار تست بستی او رونق بازار تست

ہر کہ دانائے مقامات خودی است فضل حق داند اگر دشمن قوی است

کشت انسان را عدو باشد سحاب مکنانش را برانگیزد ز خواب

سنگ ره آب است اگر بهمت قوی است سبل را بست و بلند جاده چیست سنگ ره گردد فسان تیغ عزم تطع منزل امتحان تیغ عزم

مثل حیوان خوردن آسودن چه سود گر بخود محکم نهٔ بودن چه سود

خویش را چون از خودی محکم کنی تو اگر خواهی جهان برهم کنی

گر فنا خواهی ز خود آزاد شو گر <sup>نقا</sup> خواهی بخود آباد شو

چیست مردن از خودی غافل شدن تو چه پنداری فراق جان و تن!

در خودی کن صورت یوسف مقام از اسیری تا شهنشاهی خرام

از خودی اندیش و مرد کار شو مرد ِ حق شو حامل ِ اسرار شو

شرح راز از داستانها می کنم غنوجه از زور نفس وا می کنم

"خوشتر آن باشد که سر دلبران گفته آید در حدیث دیگران"

اس داستان میں حضرت ہجویری نے خوف زدہ مروی کو جو نصیحت کی ہے وہ اقبال کے فلسفہ خودی اور جدو جہد کی تائید ہے۔ یا یوں

کھیے کہ اقبال کا فلسفہ خودی ان ہی خیالات اور افکار کی تائید ہے ۔
جن کا حوالہ انہوں نے حضرت ہجویری کی ذاتہ سے دیا ہے ۔
مغیرت ہجویری کا سلسلہ صوفیائے کرام ہند کا سلسلہ ہے کہ حضرات چشت کے شیخ جضرت خواجہ معین الدین سجزی اجمیری (وفات ہہو) نے آپ کے مزار پر حاضری دی اور چلہ کشی کی ۔
سلسلہ چشتیہ کی داغ بیل تو شیخ ابو اسعاق شامی رحمۃ اللہ علیہ نے ڈالی تھی لیکن برصغیر میں اس سلسلے کا فروغ حضرت خواجہ معین الدین سے ہوا ۔ حضرت ہجویری کا ایک بڑا کارتامہ بہ ہے معین الدین سے ہوا ۔ حضرت ہجویری کا ایک بڑا کارتامہ بہ ہے کہ آپ نے برصغیر میں اسلام کے فور کو پھیلایا\* اور تبلیغ دین میں

## غتصر حالات یه بین :

اسم گرامی علی، کنیت ابوالعسن، لقب داتا گنج بخش ، بن سید عثان بہجویری اور جلابی غزنی کے نواحی علاقے تھے جہاں مدنوں آپ کا قیام رہا ۔ ولادت . . . م ه مطابق . ، ۔ ہ . . ، ا ع د کشف المحجوب میں کچھ حالات لکھے ہیں جن سے ان اساتذہ کے نام بھی معلوم ہو نے ہیں جن سے آپ نے فیض پایا ۔ تعبوف میں ان کے ہمر و مرشد حضرت جن سے آپ نے فیض پایا ۔ تعبوف میں ان کے ہمر و مرشد حضرت شیخ ابوالفضل نهد بن حسن ختلی علیہ الرحمة تھے جو سلسلہ جنیدیہ کی اللہ صفحے پر)

٩ ـ تاريخ مشائخ چشت ، ڈاکٹر خليق احمد نظامي ، ص ١٣١ ـ

<sup>\*</sup>مغررت ہجویری کے سواع نگاروں نے لکھا ہے کہ آپ نے لاہور میں تبلغے دین کی خدمت اس طرح انجام دی کہ ہزاروں ہندگان خدا نے آپ کے ذریعے سے ہدایت ہائی ۔ ان میں سلطان مودود بن مسعود غزنوی کی طرف سے لاہور میں مقرر کردہ نائب رائے راجو بھی تھا جس نے آپ کے سامنے اسلام قبول کیا اور آپ نے اس کو 'شیخ ہندی' کہا ۔ لاہور میں آپ کے مزار کے خدام اور مجاور اسی شیخ ہندی کی اولاد میں بیں - حضرت ہجونری کی حیات کی نفصیل کے لیے منجملہ اور حوالوں کے دیکھیے : حیان و تعلیات حضرت داتا گنج بخش (انگریزی) شیخ عبدالرشید، مطبوعہ مرکزی ترق اردو ہورڈ ، لاہور ۔

# زندگی گزاری ۔ اس کا ذکر ہم پہلے صوفیائے کرام کی ہند میں

(نچھاے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

سے تعلق رکھتے تھے ، ان کا ذکر ہجوبری رحمۃ اللہ علیہ نے کشف المعجوب میں خود کیا ہے کہ اوتاد کی زینت اور عابدوں کے شیخ تھے ۔ تفسیر کے عالم تھے ۔ ظاہری لباس اور رسوم صوفیہ کی تم رکھتے تھے ۔ شیخ ہجوبری (رحمۃ الله علیہ) ہے کسب ہاطن اور تزکیہ نفس کے لیے اسلامی ممالک کے مغر کیے اور اس عہد کے اکاہر علماء اور صوفیہ سے فیض ہایا ۔ سلطان مسعود بن محمود غزنوی کے دور میں لاہور تشریف لائے ۔ نذکرہ نگاروں نے لکھا ہے آپ دن کے وقت درس و تدریس میں مصروف رہتے اور رات میں طالبان طریقت کی تربیت فرماتے ۔ بقول دارا شکوہ آپ کی رہبری سے ہزاروں جاہل کی تربیت فرماتے ۔ بقول دارا شکوہ آپ کی رہبری سے ہزاروں جاہل عالم بن گئے ، کافروں نے اسلام قبول کیا ، گمراہوں نے راہ ہدایت عالم بن گئے ، کافروں نے اسلام قبول کیا ، گمراہوں نے راہ ہدایت تصوف کے مسلک کے باب میں آپ کا یہ قول ہے :

''میں نہیں جانتا کہ فارسی کون اور ابو سلان کون ہے اور انھوں نے کیا باتیں کہی ہیں ۔ جو شخص توحید کے خلاف عقیدہ رکھتا ہو اس کا دین اسلام میں کوئی معام نہیں ، چونکہ اصل دین ہے ۔ وہ نصوف جو اس کا نتیجہ ہے اور اس سے مشتق نہ ہو ، مستحکم نہیں ہو سکتا ۔''

ظاہر ہے تعوف سے حصرت ہجویری کی مراد وہ اسلامی تعوف ہے جس کو علامہ اقبال بھی تسلیم اور قبول کرتے ہیں ۔

کشف المحجوب کے علاوہ آپ کی اور تصانیف بھی ہیں ، کشف المحجوب میں حسب ذیل کا ذکر ہے:

- (١) ديوان شعر (٦) كتاب فنا و بقا (٣) اسرارالخلق و الملونات
- (س) الرعاية بحقوق الله تعالى (٥) كتاب البيان لابل العيان
- (٦) نحو القلوب (١) منهاج الدين (٨) ايمان (٩) فرق فرق -
  - تفصیلات کے لیے ایک اچھا ماخذ کشف المحجوب مع مقدمہ ـ

مقدمه و - ژو کوفسکی ، موسسه مطبوعاتی امیر کبیر ہے جس سے اس کتاب میں استفادہ کیا گیا ہے ۔

دینی سرگرمیوں کے سلسلے میں کر چکے ہیں ۔ بقول علامہ اقبال حضرت ہجویری کی ذات باہرکات سے عہد فاروق (رضی اللہ عنه) نازہ ہوا اور حرف حق آپ کی ذات سے بلند ہوا۔ آپ ہاسیان "أم الكتاب" تهے ، سچے مرد مومن تھے كه جلال اور جال دونوں آپ کی ذات میں جمع تھے ۔ خاک پنجاب ہی نے آپ کے فیض سے ا کنساب نهی کیا بنکه ساری منت اسلامیه تک یه سلسله بهیلا ـ اس داسنان میں آپ نے خوف زدہ نوجوان کو زندگی کی حقیقت سے آشنا کرایا ہے کہ زندگی ایک قوت خوابیدہ ہے ؛ انسان اسے بیدار كرے تو قوت و شوكت ، جاه و جلال ، حكومت و فرمانروائي سب کچھ اس کا نتیجہ ہے اور اگر خود کو کمزور اور ناتواں سمجھے تو سیل حوادث میں خس و خاشاک کی طرح مہہ جانا ہے۔ زندگی کی راہ میں دشواریاں ، سزاحمت ، نصادم اور کشمکش سے اس قوت میں اضافہ ہوتا ہے اور اس طرح دشمنی ، مخالفت اور مزاحمت اس قوت خواہیدہ کو بیدار کرنے کے لیے ابر رحمت اللہی کا کام دبتی ہے ۔ زندہ وہی ہے جو راستے کے نشیب و فراز کی ہروا نہ کرے اور آگے بڑھتا چلا جائے ۔ اقبال کے ساق نامہ میں خودی سے متعلق جو اشعار ہیں آن میں انھیں خیالات کی بازگشت ملتی ہے اور اس طرح اسرار خودی کی یہ حکایت علامہ اقبال (رحمة الله عليه) کے افکار و خيالات پر حضرت ہجويری کے اثر کو ہوری طرح ظاہر کرتی ہے ۔

حضرت خواجه معینالدین چشتی اجمیری میں ان صوفیائے کیار میں ہیں جن سے عقیدت کا اظہار علامہ اقبال کی تحریروں میں ملتا ہے۔ حضرت علی المجویری کے سلسلےمیں جو نظم اسرار و رموز میں ہے ، اور جس کا ذکر ہوا ، اس کے پہلے شعر میں ہی حضرت خواجہ معینالدین چشتی (رحمة الله علیہ) کا حوالہ ملتا ہے:

سید ہجویر مخدوم اسم مرقد او پیر سنجر را حرم

ایک روایت کے مطابق حضرت خواجہ معین الدین چشنی اجمیری جب لاہور تشریف لائے نو آپ نے حضرت داتا گنج بخش کے مزار پر حاضری دی اور چلہ کشی کی ۔ علامہ نے اپنے سکاتیب میں بھی خواجہ صاحب کے مزار پر حاضری کی نیت کا اظامار کیا ہے ۔ اعجاز العق قدوسی نے سید عبد الواحد معینی احمیری کے حوالہ سے علامہ کے اجمیر جانے اور خواجہ صاحب کے مزار پر حاضری دینے علامہ کے اجمیر جانے اور خواجہ صاحب کے مزار پر حاضری دینے کا ذکر کیا۔ بانگ درا میں ایک نظم میں دیار پیر سنجو میں روحانی سفر کا حوالہ ملتا ہے وہ نظم یہ ہے:

# تضمین بر شعر ابیسی ساملو

ہمیشہ صورت باد سعر آوارہ رہتا ہوں عبت میں ہے منزل سے بھی خوشتر جادہ پیائی دل بیناب جا پہنچا دیار پیر سنجر میں میسر ہے جہاں درمان درد نا شکیبائی ابھی نا آشنائے لب نھا حرف آرزو میرا زبال ہونے کو تھی منت پذیر تاب گویائی یہ مرقد سے صدا آئی ''حرم کے رہنے والوں کو شکایت تجھ سے ہے ایے نارک آئین آبائی ترا اے قیس اکیونکر ہوگیا سوز دروں ٹھنڈا؟ ترا اے قیس اکیونکر ہوگیا سوز دروں ٹھنڈا؟ کہ لیائی میں تو ہیں اب تک وہی انداز لیلائی نہ تعم لا اللہ تیری زمین شور سے پھوٹا نہ تھر میں رسوا ہے تری فطرت کی نازائی

ے ۔ اقبال کے محبوب صوفیہ ، محولہ پالا ص ۱۲۰ –

خبھے معلوم ہے غافل کہ تیری زندگی کیا ہے کستی ساز ، معمور نواہائے کلیسائی ہوئی ہے تربیت آغوش بیت الله میں نیری دل شوریدہ ہے لیکن صنم حالے کا سودائی موفا آموختی از ما بکار دبگران کردی ربودی گوہرے از ما نثار دبگران کردی ربودی گوہرے از ما نثار دبگران کردی

اس نظم سے اندازہ ہونا ہے کہ علامہ ال بزرگوں کی تعلیات سے کسب فیض کی حد تک نو یفینا ان کو زندۂ جاوید جانتے تھے اور ان کے فیض جاریہ کے قائل نھے ۔ حضرت ہجویری (رحمۃ اللہ علیہ) کی طرح خواجہ صاحب کی زندگی کا بڑا کارنامہ تبلیغ اسلام ہے۔ ایک ایسے دور میں جب ہر طرف کفر و الحاد کا زور تھا اور تبلیغ کے لیے حالات نامساعد تھے ، خواجہ صاحب نے اس فریضہ کو ادا کیا ۔ عثم الا اللہ کے زمین شور سے نہ پھوٹنے کا مطلب یہ ہے کہ اگرچہ عہد حاضر کا مسلمان زبان سے لا اللہ الا اللہ کہتا ہے لیکن حقیقت میں اس نے طرح طرح کے بن بنا رکھے ہیں جن کو وہ اللہ بنائے بعد کسی اور کے سامنے نہیں جھکتی وہ ہر ادنلی و اعلیٰ کے سامنے بعد کسی اور کے سامنے نہیں جھکتی وہ ہر ادنلی و اعلیٰ کے سامنے جھک جاتی ہے اور وہ جو ایک عظیم روایت کے سلسلے کی ایک کڑی ہے اس روایت سے قطع تعلق کر کے نئے رشتے اور ہیوند نہاش کرنے ہوئے لکھتے ہیں؟ :

''حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے چھوت چھات کے اس بھیانک ماحول میں اسلام کا نظریہ' توحید عملی حیثیت سے پیش کیا اور بتایا کہ یہ صرف ایک تخیلی چیز نہیں ہے بلکہ

٨ ـ تاريخ مشائخ چشت ، طبع اسلام آباد ، محول بالا ، ص ١٣٥ -

زندگی کا ایک ایسا اصول ہے جس کو تسلیم کر لینے کے بعد ذات پات کی سب نفریق ہے معنی ہو جاتی ہے ۔ یہ ایک زبردست دبنی اور ساجی انقلاب کا اعلان تھا ۔ ہندوستان کے بسنے والے ہزاروں وہ سظاوم السان جن کی زبوں حالی پکار رہی تھی:

ع جینے سے مراد ہے نہ مرنا شاید اس اعلان کو سن کر دوبارہ زندگی کا کیف محسوس کرنے لگے ۔ ۔ ۔''\*

جسا کہ بہلے بیان کیا جا چکا ہے علامہ اقبال کو حضرت خواجہ نظام الدین اولبا (رحمة الله علبه) سے بھی بڑی عقیدت تھی چنانچہ انظسنان روانہ ہوئے سے پہلے دہلی گئے تو خواجہ صاحب کے مزار بر بھی حانبری ہوئی اور عقیدت کا اظہار اس نظم کی صورت میں ہوا:

<sup>\*</sup> عتصر حالات یہ بیں: خواجہ معین الدین چشتی سجزی سجستان (سیستان) میں پیدا ہوئے۔ بعض مورخین نے لکھا ہے کہ سجزی کو سنجری پڑھنا اور لکھنا کتابت کی غلطی سے ہوا کہ عرب جفرافیہ لویس سجستان یا سیستان کو سجز بھی لکھتے ہیں اسی نسبت سے سجزی کہلائے۔ ولادت مہرہ ہ (۱۱۳۹ء) میں ہوئی ۔ پہلے تعلیم کی تکمیل کی ، اٹھارہ سال کی عمر میں ایک بجذوب ابراہیم قندوزی کی نظر کیمیا اثر نے کایا پلٹ دی ۔ تحمیل علوم ظاہری و باطنی کے بعد حضرت عثان ہارونی (رحمہ اللہ علیہ) کے ہاتھ پر بیعت کی اور بیس سال تک پیر و مرشد کی خدمت میں رہے ۔ سیر و سفر میں اس عہد کے اکابر علماء اور صوفیہ سے ملاقات ہوئی ۔ حج اور زیارت حرمین شریفین کا شرف حاصل ہوا ۔ سب برصغیر ہاک و ہند کی خدمت آپ کے سپرد ہوئی تو پہلے لاہور جب برصغیر ہاک و ہند کی خدمت آپ کے سپرد ہوئی تو پہلے لاہور اور چلہ کشی کی ۔ پھر ملتان تشریف لے گئے اور کچھ عرصہ قیام کے اور چلہ کشی کی ۔ پھر ملتان تشریف لے گئے اور کچھ عرصہ قیام کے بعد اجمیر تشریف لے گئے ۔ اجمیر آنے کی تاریخ میں اختلاف ہے بعد اجمیر تشریف لے گئے ۔ اجمیر آنے کی تاریخ میں اختلاف ہے مگر زیادہ قرین قیاس ہے ۸۵ مطابق ۲۲ ۔ ۱۹۱۱ء ہے ۔

### التجائ مسافر

(به درگاه حضرت محبوب اللهي م دبلي)

فرشتے پڑھتے ہیں جس کو وہ نام ہے تیرا بڑی جناب تری فیض عام ہے تیرا

متارے عشق کے تیری کشش سے ہیں قائم نظام سہر کی صورت نظام ہے تیرا

نری لحد کی زیارت ہے زندگی دل کی سبح و خضر سے اونچا مقام ہے تیرا

نہاں ہے نیری محبت میں رنگ محبوبی بڑی ہے شان ، بڑا احترام ہے تیرا

اگر سیاه دلم ، داغ لانه زار تو ام و گرکشاده جبینم ، کل بهار دو ام

چمن کو چھوڑ کے نکلا ہوں مثل نگہت کل ہوا ہے صبر کا منظور استحال محکو

چلی ہے لے کے وطن کے نگار خانے سے شراب علم کی لذت کشاں کشاں مجکو

نظر ہے ابر کرم پر ، درخت صحرا ہوں کیا خدا نے لہ محتاج باغباں مجکو

فلک نشیں صفت سہر ہوں زمانے میں تری دعا سے عطا ہو وہ نردباں محکو

اس کے بعد کے اشعار میں اپنے اعزا و اقربا کے لیے دعا کے طالب ہوئ یہ بورٹ بیں اور خاتمہ اس شعر پر ہوا ہے:

شکفہ ہوئے کلی دل کی پھول ہو جائے یہ النجائے مسافر قبول ہو جائے<sup>ہ</sup>

ہم نے اقبال کے مکانیب کے حوالے سے ان کے بعض بیانات نقل کے بس جن سے اس جذبہ کی مزید تاثید ہوتی ہے ۔ اور وہ ہر موقع یر در کاہ نظام الدین اولیا (رحمة الله علیه) پر حاضری کی خواہش کا اظہار کرنے ہیں اور دعا کے طالب ہوتے ہیں ۔ اس سے پھر ہارے اس بیان کی نائید ہوتی ہے کہ علامہ اقبال (رحمة الله علیه) بزرگان دین اور صوف کے فیض روحانی کے فائل بھی نھے اور ان کے وسلہ سے طالب دعا بھی ہوئے تھے اور یہ دعا دین اور دنیا دونوں کے معاملات میں طلب خیر کی دعا ہے۔

نظام الدین اولیا (رحمة الله علیه) برصغیر میں سلسله چشتیه کے اکابر صوفیہ بین بین - بفول ڈاکٹر خلیق نظامی ا سندوستان میں سلسلہ چشنیہ کی داغ بیل حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری (رحمہ الله علیه) کے ہانہوں پڑی ، حضرت بابا فرید شکر گنج

۹ - علامہ اقبال کی ایک نظم اور ہے جس کا عنوان ہرگ کل ہر سزار مدس حضرت خواجہ نظام الدین اولیا دہلوی ہے ۔ یہ ۱۹۱۳ء میں علامہ کے بھائی شیخ عطا بجد پر ایک مقدمہ قائم ہوا تھا تو لکھی کئی تھی اور خواجہ حسن نظامی کی وساطت سے مزار پر پیش ہوئی ۔ اس کا یہ شمر دروازہ پر آویزاں گیا گیا

ہند کا دانا ہے تو تیرا ہڑا درہار ہے کچھ ملے مجھ کو بھی اس درہار سے

سرود رفته ۵۵ - ۲۵

<sup>.</sup> ١ - تاريخ مشائخ چشت محولہ بالا ص ١٤١ -

(رحمة الله عليه) نے اسے منظم كيا اور حضريت شيخ نظام الدين اوليا (حمة الله عليه) نے اسے معراج كال تك پهنچا ديا۔ أن تر نظامى سير الاوليا كے حواليے سے لكهتے ہيں كه بابا فريدالدين گنج شكر (رحمة الله عليه) نے ان كے ليے دعاكى تهيى كه ذو أيسا درخت بو جس كے سايه ميں ايک خلق كثير آسائش و راحت سے رہے - تقريباً . ه سال تك انسانى دلوں نے اس طرح ان كى خانفاه ميں راحت و سكون حاصل كيا جيسے كوئى تهكا بارا مسافر تمازت آفتاب سے خسته مان ثهندے اور سايهدار درخت كے نيچے بيٹه كر فرحت و اطمينان كا سانس ليتا ہے - مشهور مؤرخ درنى لكهتا ہے كه خداوند نعاللى نے كا سانس ليتا ہے - مشهور مؤرخ درنى لكهتا ہے كه خداوند نعاللى نے شيخ نظام الدين (رحمة الله عليه) كو مجھلى صديوں ميں شيخ جنبد (رحمة الله عليه) اور شيخ بايزيد (رحمة الله عليه) كے مثل پيدا كيا تها ـ

حضرت شیخ نظام الدین اولیا (رحمة الله علیه) کا بڑا کارنامه مهی ہی ہے۔ انھوں نے تبلیغ اسلام اور اصلاح ایمان کی خدمت انجام دی اور اس کا اعتراف آج تک کیا جاتا ہے ۔ علامه اقبال کا تعلیمی سفر پر روانگی سے پہلے آپ کے مزار کی حاضری کا ایک پہلو یہ ہے کہ علامه اقبال اعالی تعلیم کے لیے آمادہ سفر تھے اور خواجه صاحب کی تعلیات میں بھی علم پر بڑا زور تھا ۔ آپ فرمائے تھے کہ پیر ایسا ہونا چاہیے جو احکام شریعت و طریقت و حقیقت کا عالم ہو اور جب وہ ایسا ہوگا تو خود کوئی ایسی بات نہ کہے گا ، نہ کرے گا جب وہ ایسا ہوگا تو خود کوئی ایسی بات نہ کہے گا ، نہ کرے گا ، مطلب جو 'نامشروع' ہو۔ آپ کا ایک اور ارشاد ہے کہ ترک دنیا کا مطلب یہ ہے کہ انسان لباس بھی پہنے ، یہ ہمی ہے کہ انسان لباس بھی پہنے ، ہمی رہے ۔ ترک دنیا کا مطلب یہ ہے کہ انسان لباس بھی پہنے ، کمانا بھی کھائے اور حلال کی جو چبز بھی اسے مبسر ہو اسے روا کمانا بھی کھائے اور حلال کی جو چبز بھی اسے مبسر ہو اسے روا اور جائز رکھے لیکن اس کے جمع کرنے کی طرف رغبت نہ کرے

## اور اپنے دل کو اس کے پیچھے نہ لگائے۔\*

حضرت شیخ بوعلی قلندر پائی پتی بهی ان اکابر صوفیه میں بین جن سے اقبال نے عقیدت کا اظهار کیا ہے۔ سلطان علاءالدین خلجی کا زمانہ تھا؛ اس کے ایک منه چڑھے ملازم نے شیخ کے ایک درویش کو مارا پیٹا ، اس نے آپ سے قریاد کی تو آپ نے سلطان کو سخت شدید اور سرزش کا خط لکھا ، خط کی عبارت میں یہ فقرہ بھی تھا۔ "علاءالدین شحنہ را اعلام آنکہ خواجہ سرائے یکے از درویشان را رنجانبد ، و عرش الرجان را بلرزہ آورد ، اگر او را به سزا رسانیدی جرتر ، و الا بجائے تو شحنہ دیگر به دہلی نشانیدہ خواہد شد"۔

ہم فقر کی بحث میں مثنوی اسرار خودی و رموز بیخودی کے حوالہ سے اس کی تفصیل بیان کر چکے ہیں۔ شاہ بوعلی قلندر ایک درویش نے نوا تھے اور ایک ایسے زمانے میں جسے ہم شخصی حکومت کا دور کہتے ہیں ، فرماں روائے وقت کے قول و فعل کے

<sup>\*</sup>ختصر حالات مد بین : نام بجد تها ، والد کا نام سید احمد ، بعض حضرات نے سد علی لکھا ہے جو درست نہیں ۔ مزار آپ کے والد کا ہدایوں میں سید احمد (رحمة الله علیه) کے مزار سے معروف ہے اور ایک بڑا نالاب قریب ہے جس کی نسبت سے ساگر تال والی زیارت کمہتے ہیں ۔ دادا حضرت سید عرب تھے ان کا مزار بھی قریب ہی ہے ولادت ، صغر . ۹۲ مطابق ۹۳ ، ء کو بدایوں میں ہوئی جسے مدینة الاولیا کہتے ہیں اور صرف احمد نام کے سات اکابر بزرگ آسودۂ ماک ہیں جن کو ہفت احمد کہتے ہیں ۔ ابتدائی تعلیم بدایوں میں اور تکمیل اس کی دہلی میں ہوئی ۔ حضرت خواجہ فریداللین سے بیعت اور تحمیل اس کی دہلی میں ہوئی ۔ حضرت خواجہ فریداللین سے بیعت کی اور تعلیم ظاہری و معنوی کی تکمیل کی ۔ دہلی میں قیام کے دوران آپ کی خانقاء مرجع خلائق تھی ۔ وفات ے ، رابع الاول ۲۵ مریدوں مطابق ۲۵ سے ۱۰ مرجع عمیں ہوئی ۔ حضرت امیرخسرو آپ کے مریدوں اس کا دوران امیرخسرو آپ کے مریدوں اس مطابق ۲۵ سے ۲۵ سے ۲۵ سے ۲۰ سے

احتساب کی مجال کسے ہو سکتی تھی ، سوائے ایک ایسے انسان کامل کے جس کی قوت خودی محبت سے مستحکم ہو چکی ہو اور اس وقت اس کا ہنجہ ہنجہ حق بن جاتا ہے ۔ اس کی انگلی سے شق القمر کا معجزہ ظہور میں آ سکتا ہے ۔ خودی میں یہ قوت اور استحکام عشق سے پیدا ہوتا ہے ۔ ایک اور موقعہ بر نبیخ بوعلی قلندر نے حضرت امیر خسرو کے ذریعے علاء الدین خلجی کو ایک اور رقعہ بھیجا نھا اور اس میں لکھا تھا:

واعلاءالدين فوطه دار دهلي مفررداندكه بابندگان خدا نيكوكند

تذكره نكاروں نے لكھا ہے كم جب يہ خط علاء الدين خلجي کو ملا تو اس کے سرداروں اور مصاحبوں نے کہا کہ یہ بڑی كستاخى عيم كم سلطان وقت كو اس طرح مخاطب كبا جائے ـ سلطان نے جواب دیا کہ غنیمت ہے اس مرتبہ آب نے مجھر فوطہ دار لکھا ہے ، اس سے پہلے دو صرف شحنہ دہلی ہی لکھا تھا۔ سلطان اس روَ ہانی قوت اور عظمت سے آگاہ تھا جو اس مرد خداکو حاصل تھی ، اس لیے اس حکم پر سرتسلیم خم کیا ۔ ان دونوں واقعات سے یہ اندازه ہوتا ہے کہ تربیت روحانی اور تسکین ایمان کا سامان بہم بہنچانے والر یہ بزرگ بظاہر ہے نوا تھے اور دنیاداری کے جنجال اور سبایت سے ان کا واسطہ اور علاقہ نہ تھا لیکن خلق خدا کی بھلائی اور بہبود ان کی زندگی کا مقصد تھی اور وہ جاہر سلاطین کے جلال و جبروت کی پروا کیے بغیر ان کو ٹوکتے رہتے اور اس طرح ایک ایسا فریضہ انجام دیتے رہے جو کسی دوسرے کے بس کی بات نہ تھی ۔ درصغیر کے صوفیہ میں بکثرت ایسے بزرگوں کے نام ماتر ہیں جو درباروں میں آتے جاتے اور سلاطین ، امرا اور وزراء سے ملتے تھے لیکن ان کا مقصد کوئی ذاتی نفع حاصل کرنا نہ تھا اور نہ ایساً وہ جاہ و منصب کی طلب میں کرتے نھے - یہ بھی خدست خلق

### کا ایک ذریعہ تھا۔"

سطور بالا میں بطور مثال چند اکابر صوفیہ کا ذکر کیا گیا ،
جن سے علامہ اقبال کسی نہ کسی حد تک متأثر ہیں اور اپنے
افکار و حیالات میں آن کے اقوال و احوال کو قبول کرتے ہیں اور
یہ صوفیہ کے اس طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں جن کے بارے میں عام
خیال یہ ہے کہ وہ وحدت وجودی کے قائل ہیں اور یہ فلسفہ بقول
علامہ اقبال نفی خودی کی ایک ایسی منزل کی طرف لے جاتا ہے
جس سے خودی کی تکمیل کی مجائے اس کی نفی ہوتی ہے اور جو
مسلمانوں کے فکری زوال کا ایک سبب ہے۔ اس فکر کے ایک
علمبردار حسین بن منصور حلاح ہیں جن کا ذکر شاعری اور صوفیانہ
ادب میں آن کے نعرہ انا الحق کی وجہ سے بکثرت آتا ہے۔ صوفیا

<sup>\* ۔</sup> متصر حالات یہ ہیں : شرف الدین (رحمۃ اللہ علیہ) نام ، بوعلی قلندر لقب تھا ۔ آپ کے والد عراق سے ہندوستان تشریف لائے . بوعلی قلندر (رحمۃ اللہ علیہ) کی ولادت ۲۰۰۵ میں ہائی پت میں ہوئی شیخ نے اپنی تصانیف میں لکھا ہے کہ شمس تبریز اور مولانا روم کی صحبت سے فیض ہایا ۔ تزکیہ ' باطن کی طرف متوجہ ہوئے سے پہلے علوم ظاہری کی تکمیل کی اور بیس سال ٹک دہلی میں درس و تدریس کا سلسلہ جاری رکھا ۔ جب اس وادی میں آئے تو سکر کی حالت طاری ہوئی ۔ ۱۳ رمضان ۲۰۰۸ میں میں آئے تو سکر کی حالت میں جو راجبوت مسلمان ہیں ان کے آبا و اجداد آپ ہی کی کوششوں سے مسلمان ہوئے اور اس طرح تبلیخ دہن کا فریضہ بھی آپ نے انجام دیا ۔ مکتوبات جو آپ کے مرید اختیارالدین کے نام ہیں تصوف و معرفت کا خزینہ ہیں بالخصوص عشق کے مراحل و مدارج اور کیفیات کی عارفانہ نفصیل اور تشریج پر مبنی ہیں ۔ علامہ اقبال نے مثنوی میں عشق و عبت سے خودی کے استحکام کے سلسلے میں ہی آپ کا یہ واقعہ نقل کیا ہے ۔

بعض صوفیا جو وحدت و جودی کے قائل ہیں کہتے ہیں کہ منصور فنا فی العق ہو کر بقا بالعق کی منزل تک پہنچ گئے تھے اس لیے آن کو سوائے ذات باری کے اور کسی شے کا ادراک یا احساس نہ تھا حتی کہ وہ اپنی ذات کو بھی ذات باری میں دیکھنے اور معسوس کرستے تھے ورنہ ظاہر ہے عبد عبد ہے اور معبود معبود ، کوئی عبد عبودیت کی کتنی ہی منازل طے کیوں نہ کرے عبد ہی رہے گا اور معبود باوجود محبت رحم اور رحمت کے جو وہ بندہ کے حتی میں فرماتا ہے معبود ہی رہے گا۔ یہ حضرات جن میں اکابر صوفیہ شامل بیں ، ان کے اعلنی مراتب کے قائل ہیں اور آن کے صوفیہ شامل بیں ، ان کے اعلنی مراتب کے قائل ہیں اور آن کے نہیں احساس کی ایک ایسی منزل سے تعلق رکھتا ہے جو عقل و ادراک کی احساس کی ایک ایسی منزل سے تعلق رکھتا ہے جو عقل و ادراک کی ایسے شخص پر لگا سکتے ہیں جو عقل و شعور کی منزل سے آگے نہیں ایسے شخص پر لگا سکتے ہیں جو عقل و شعور کی منزل سے آگے نہیں بڑھا ہو ۔ لیکن بعض دوسرے صوفی منصور کو 'مہجور' قرار دیتے بیں اور آن کے مرتبہ سے انکار کرتے ہیں ۔

جیساکہ ہم پہلے لکھ چکے ہیں ایک زمانہ میں علامہ اقبال بھی منصور حلاج کے افکار اور خیالات سے بیزاری کا اظہار کرتے تھے۔ چنانچہ آکبر اللہ آبادی کے نام خط میں جسے ہم نقل کرچکے ہیں وہ اس کی تشریج کرتے ہیں لیکن بعد میں حلاج کے افکار کے متعلق آن کے نقطہ نظر میں تبدیلی ہوئی۔ پہلے ہم کلام اقبال سے حلاج کے متعلق بعض حوالے نقل کرتے ہیں:

بخود گم بهر تحقیق خودی شو . انا الجن گونے و صدیق خودی شو

(زبور عجم ص ۲۳۸)

\* \* \*

فردوس میں رومی سے یہ کہنا تھا سنائی مشرق میں ابھی تک ہے وہی کاسہ وہی آش حلاج کی لیکن یہ روایت ہے کہ آخر اک مرد قلندر نے کیا راز خودی فاش (ضرب کلیم ص ۱۱۸)

#### \* \* \*

رندوں کو بھی معلوم ہیں صوفی کے کہالات ہر چند کہ مشہور نہیں ان کے کرامات خود گیری و خودداری و گلبانگ انا الحق آزاد ہو سائک تو ہیں یہ اس کے مقامات آزاد ہو سائک تو ہیں یہ اس کے مقامات (ارمغان حجاز ص ۲۹۱)

### \* \* \*

خودی را از وجود حق وجود کے خودی را از بمود حق نمود کے بمیدانم کہ این تابندہ گوہر کیجا بود ہے اگر دریا نبود ہے کیجا بود ہے (ارمغان حجاز ص ۱۵۳)

#### \* \* \*

انا الحق جز مقام كبريا نيست ؟ سزائ أو چليپا بست يا نيست ؟ اگر فردے بكويد سرزنش به اگر قومے بكويد ناروا نيست

به آن ملت انا الحق ساؤگار است که از خونش نم بر شاخسار است نهان اندر جلال او جالے که او را نه سپهر آئینددار است که او را نه سپهر آئینددار است (ارمغان حجاز ص عور)

#### \* \* \*

رقابت علم و عرفان میں غلط بینی ہے منبر کی کہ وہ حلاج کی سولی کو سمجھا ہے رقیب اپنا (بال جبریل ص ۲۳)

ان اشعار سے اندازہ ہوتا ہے کہ علامہ اقبال منصور حلاج کے کلمہ انا الحق کی پہلی تعبیر سے مطمئن نہیں تھے اور جیسا کہ انھوں نے تفصیل سے خطبات میں بحث کی ہے منصور کے قول انا الحق کا مفہوم یا دعوی یہ نہ تھا کہ وہ خدا کے ساتھ متحد ہوگئے نھے بلکہ اس کے معنی یہ تھے کہ ''میں تخلیق حق'' (Creative) نھے بلکہ اس تو معنی یہ تھے کہ ''میں تخلیق حق'' (Truth وحدت) ہوں ۔ ہم عصر صوفیہ نے آن کے اس قول کو وحدت وجودی کا رنگ دے کر اپنے مطلب کے معنی پہنا دیے ۔ ہم نقصیل وجودی کا رنگ دے کر اپنے مطلب کے معنی پہنا دیے ۔ ہم نقصیل سے علامہ اقبال کے تصوف کے بارے میں فکری مباحث کے سلسلے میں بحث کو ختم کرتے ہیں ۔ میں بحث کو ختم کرتے ہیں ۔ میں بحث کو ختم کرتے ہیں ۔ منصور کے بارے میں حضرت ہجویری کا قول یہ ہے :

، ۔ احمد بن فائک نے بیان کیا کہ حسین منصور سے پوچھا کہ صوفی کون ہے ۔ جواب دیا ''وجدانی الذات ۔''''

<sup>11 -</sup> كشف المحجوب محوله بالا ، ص مر -

میر نے کیا خوب کہا ہے :

پہنچا جو آپ کو تو میں پہنچا خدا کے تئیں معلوم اب ہوا کہ بہت میں بھی دور تھا

<sup>(</sup>بقيد حاشد اكل مند ، /

- و منهم مستغرق معنى و مستملك دعوى ابوالمغيث الحسين بن منصور الحلاج (رضى الله تعالَى عنه) از مستان و مشتاقان اين طریقت بود و حالے قوی و سمتے عالی داشت ، و مشایخ این فصد انسر شان و سے مختلف اند ، بنزدبک گرویے مردود است و بسزدیک گروی، مقبول . چون عمرو بن عثمان و ابو یعقوب مرجوری و ابو یعقوب اقطع و علی بن سهل اصبابانی و جز ایشان گرویے رد کردندش و باز ابن عطا و محمد بن خفیف و ابوالقاسم نصرآبای و جمله متأخرین قبول کردندش و باز کرویے اندر امروے نوقف کردہ اند چون جنید و شبلی و جریری و حصری و جز ایشان وگروی دیگر بسحرو اسباب آن ويرا منسوب كرده اند اما اندر ايام ما شيخ ابو سعيد و شيخ ابوالفاسم کرکانی و سیخ ابوالعباس شقانی اندر حدیث و نے سرمے داشته اند و بنزدیک ایشان بزرگ بود ، اما استاد ابوالقاسم قشیری <sup>رم</sup> گوید که اگر وے یکے از ارباب سعانی و حقیقت بود هجران ایشان سهجورنهگردد ، و اگر مهدود حق و مقبول خلق ہود مفہول نہ گردد بحکم تسلیم ویرا بدو بازگزاریم ۔ ۔ ۔ ۔ اما ازین جمله مشائخ (رضی الله تعالی عنه) بجز اند کے منکر نیدد مركال فضل وصفا و حال و كثرت اجتهاد و رياضت ويرا ـ ـــ شبلی گفت انا و حلاج شئی واحد فخلصنی جنوبے و اہلکہ عقله و اگر وے بدین مطعون بودے شبلی نکفتی کہ من و

(پھھلے صفحے کا ہتیہ حاشیہ)

اور اسی غزل کا مقطع ہے :

تھا وہ تو رشک حور ہشتی ہمیں میں میں سمجھے نہ ہم تو نہم کا اپنے قعبور تھا۔

یمی معرفت ذات یا معرفت نفس ہے کہ صوفیا کی اصطلاح میں جس شاد اند اند اند انداز انداز کی اصطلاح میں جس

## علاج يک چيزيم ۔"\*

جیساکہ ہم پہلے لکھ چکے ہیں صوفیہ کا ایک طبقہ وحلت وجود کا قائل تھا اور بھی وہ عقیلہ تھا جس کی صوفیانہ توجیہ و نشر یج کے نتائج اور اثرات کی بناء پر علامہ اقبال (رحمة الله علیه) اسے روح اسلام کے منافی سمجھتے تھے - صوفیہ کا دوسرا گروہ وحلت وجود کی مجائے وحلت شمود کا قائل تھا - اس گروہ کی ترجانی معجملہ دیگر بزرگوں کے حضرت شمخ احمد سرہندی محدد الف ثانی میں محمد الف ثانی میں دیگر بزرگوں کے حضرت شمخ احمد سرہندی محدد الف ثانی میں دیگر بزرگوں کے حضرت شمخ احمد سرہندی محدد الف ثانی میں دیگر برگوں کے اس شعر میں حضرت شمخ کی طرف ہی اشارہ ہے :

\*مختصر حالات یه بین و نام حسین حلاج بن منصور البیضاوی ، کنیت ابوالمغیث ، ولادت بیضا (فارس) ۴۳،۸۵ و ۸۵،۸۵ ـ اکابر اساتذه و . شموخ و صوفيه سے فیض پایا جن میں شیخ سهل بن عبدالله ، عمرو بن عنهان منصور ، جنید بغدادی شامل بین \_ حرمین شریفین کی زیارت بھی کی ۔ سیر و سفر اور سیاحت بھی کی ۔ بعض لوگ ان کو حلاج الاسرار بھی کہتے ہیں اور سحر و جادوگری بھی کن سے منسوب کرتے ہیں لیکن بعض تذکرہ نگاروں کا قول ہے کہ وہ حلاج کوئی دوسرے شخص تھے جو جادو و سحر میں شہرت رکھتے تھے۔ جب کن پر دوسرا عالم طاری ہوا تو طرح طرح کی ہاتیں کرنے لکے جو عوام کے فہم سے بالاتر تھیں ۔ ان میں ان کا نعرہ انا الحق بھی تھا جس پر علمائے شریعت نے ان کے قتل کا فتوی دیا۔ جب جنید بغدادی رحمة الله علیه) سے اس فتوے کی تاثید کرائی تو انھوں نے فرمایا کہ سم ظاہر پر حکم لگاتے ہیں اور یہ ظاہر حال میں قابل کشتنی ہے اور فتوی ظاہر پر دیا جانا ہے۔ باطن کا حال خدا جانتا ہے۔ کئی سہینے قید رہے بالآخر خلیفہ کے حکم سے قتل کر دیے گئے -کہتے ہیں پہلے روز ان کو فتل کیا گیا ، دوسرے دن ان کی لاش کو جلایا گیا اور تیسرے روز ان کی خاک کو ہوا میں ااڑا دیا گیا اور بقول بعض دجله میں بها دیا گیا۔ یه واقعه ۲۸ ذیقعده ۲۰۰۹ مطابق ۲۲۹ء کا ہے۔

تین سو سال سے ہیں ہند کے میخانے بند اب مناسب ہے ترا فیض ہو عام اے ساق اس مناسب ہے ترا فیض ہو عام اے ساق اسی مجموعے میں ایک اور نظم ہے ''بنجاب کے پیر زادوں سے ۔''ہنجاب کے پیر زادوں سے ۔''ہنجاب کے پیر زادوں سے ۔''ہنجاب

حاضر ہوا میں شیخ مجدد<sup>ہ</sup> کی لحد پر وه خاک که به زیر فلک مطلع انوار اس خاک کے ذروں سے ہیں شرمندہ ستارہے اس خاک میں پوشیدہ ہے وہ صاحب اسرار گردن نہ مھکی جس کی جہانگیر کے آگے جس کے نفس گرم سے ہے گرمی احرار وه سند میں سرمایہ ملت کا نگمبال الله نے بروفت کیا جس کو خبردار کی عرض یہ میں نے کہ عطا فقر ہو مجھ کو آنکھیں مری ببنا ہیں و لیکن نہیں ببدار آئی یہ صدا سلسلہ افقر ہوا بند ہیں اہل نظر کشور پنجاب سے بیزار عارف کا ٹھکانا نہیں وہ خطہ کہ جس میں پیدا کلہ فتر سے ہو طرۂ دستار باقی کلم فتر سے تھا ولولہ حق طروں نے چڑھایا نشہ خدمت سرکار

ابتدائی زمانہ میں علامہ اقبال نے (۱۹۱۹ء) ایک مضمون میں

١٢ - بال جبريل ص ١٥٨-١٥٩ -

### لكوا يه:

''حضرت مجدد الف ثانی علیہ الرحم اپنے مکتوبات میں کئی جگہ ارشاد فرمانے ہیں کہ تصوف شعار حقہ اسلامیہ میں خلوص پیدا کرنے کا نام ہے ۔ اگر تصوف کی یہ تعریف کی حائے تو کسی مسلمان کو اس پر اعتراض کی جرآت نہیں ہو سکتی ۔ راقم العروف اس تصوف کو جس کا نصب العین شعائر اسلام میں مخلصانہ استقامت پیدا کرنا ہو عین اسلام جانتا ہے ۔''

ایک روایت یہ بھی ہے کہ علامہ نے حضرت شیخ محدد الف ثانی سے اپنی عقیدت کی بناہ پر یہ منت مانی تھی کہ آپ کے صاحبزاد مے جاوید اقبال جب بڑے ہو جائیں گے تو ان کو لے کر آپ کے مزار پر حاضری دیں گے چنانچہ ہم جون ہم ہواء کو علامہ جاوید اقبال کو لے کر سرہند گئے اور حضرت شیخ کے مزار پر حاضری دی ۔ واپسی پر اپنے تأثرات کا اظہار ان الفاظ میں فرمایا :

''مزار نے میرے دل پر بہت اثر کیا۔ بڑا پاکیزہ مقام ہے۔ پانی اس کا سرد و شیریں ہے۔ سرسند کے کھنڈر دیکھ کر مجھے مصر کا قدیم شہر فسطاط یاد آگیا جس کی بناء حضرت عمرو بن العاص رحمة الله علیہ نے رکھی تھی۔ اگر کھدائی ہو تو معلوم نہیں اس زمانے کی تہذیب و محدن کے متعلق کیا کیا انکشافات ہوں۔ یہ شہر فرخ سیر کے زمانے تک محال تھا اور موجودہ لاہور سے وسعت و آبادی میں دگنا۔"

بات دراصل یہ نھی کہ حضرت مجدد الف ثانی ایک طرف اس نظر پہ وحدت وجود کی تردید کرتے تھے جو عام طور پر صوفیہ کی تعلیات کی اساس تھا اور اس کے برعکس وہ وحدت شہود کے قائل

تھے۔ علامہ اقبال کا خود بھی میں رجعان نھا۔ اس کے ساتھ ہی حضرت مجدد الف ثانی برصغیر بهاک و ہند میں بقول ڈاکٹر اشتیاق حسین قریشی اراسخ الاعتقادی کے احیاء کی علامت تھے۔ ڈاکٹر قریشی کے تجزیہ کے مطابق اکبر کے دور آخر میں ہی اس راسخ الاعتقادی کے احیاء کا اظہار ہونے لگا تھا۔ چنائچہ 17:8 میں اکبر کے انتقال کے وقت دربار میں راسخ العقیدہ عناصر اننے نوی ضرور نھر کہ انھوں نے خسرو کو تخت نشین بنائے کا منصوبہ کامیاب نہ ہونے دیا۔ جہانگیر کی تزک کے حوالہ سے ڈاکٹر قریشی کا بیان ہے کہ اس نے مذہب یر غور و خوض اور اس کی تحقیق میں بھی دلچسپی کا اظہار کیا مگر اس طرح کا نہیں جس طرح کا آئیر نے کیا تھا بلکہ اس نے ہندو مذہب کے علماء سے مباحثہ کیا اور ان کی باطل پرستیوں کو آن پر واضح کرنے کی کوشش کی ۔ اس مرحلہ پر فدرت نے حضرت محدد الف ثانی کو اس ملک میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی

''ہت سے دماع ضرور ایسے ہوں گے جنھیں اس قسم کی ضرورت کا یقین ہوگیا ہوگا۔ مگر ایک ایسی ہستی کو جو اس نعریک کے لیے مشعل ہدایت بن گئی اس ضرورت کا احساس کسی عقلی عمل کے ذربعے نہیں ہوا۔ ہر عہد کی روح ایک مختلف زبان میں کہ لام کرتی ہے۔ چونکہ ماحول میں صوفیت کے تصورات حد سے زیادہ بھر ہے ہوئے تھے ، اس لیے شیخ احمد سرہندی پر ضرورت کا انکشاف صوفیانہ کیفیت ہی خریعے ہوا۔ اس زمانے میں اونچے سے اونچے درجے کی جو درسی تعلیم حاصل کی جا سکتی تھی شیخ احمد اس ہے

م، . برعظیم پاک و بند کی ملت اسلامید ص ، ه، و مابعد . م، . ایضاً ص ، ه ۱ - ۱ و .

مستغید ہوئے تھے۔ ان کی تصانیف سے نہ صوف دینیات بلکہ فلسفہ کا بھی نہایت عمیق فہم ظاہر ہوتا ہے۔ وہ صوفیہ کی تصانیف سے پوری طرح واقف تھے اور ہر دعوی کی جائ پڑتال بڑی صفائی کے ساتھ کر سکتے تھے۔ مگر ان کا تبلیغی مقصد ان کے نظری علم پر مبنی نہیں تھا۔ ان کے تیقنات کا سب سے زیادہ عجیب عنصر یہ ہے کہ ان میں سے اہم ترین تیقن یعنی وحلت الوجود کا رد انھیں اپنی انتہائی خواہش کے برخلاف حاصل ہوا تھا۔ بہ تیقن اور اپنے تبلیغی مقصد کا احساس دونوں ان کی واردات قلب پر یکساں مینی تھے۔"

بهال اس تفصیل کا موقع نهیں کہ ان وارات قلبی اور حضرت شیخ مجدد الف ثانی کے نظریہ ً وحدت شہود کا پورا تجزیہ کیا جائے ۔ لیکن ڈاکٹر قریشی نے حضرت شیخ کے سلسلے میں جو باتیں کہی ہیں وہ اقبال کی شخصیت ، آن کے افکار و نظر بات میں اتنی واضح طور پر جھلکتی ہیں نہ ان سے انکار ممکن نہیں مثلاً اقبال بھی واردات ولمب سے حاصل ہونے والے علم کو ہی حقیقت کے ادراک کا ذریعہ سمجهتے ہیں ۔ دینیات اور فلسفہ دونوں کا عمیق علم اور سطالعہ اقبال کی سخصیت کا ایک جزو ہے اور وہ بھی اپنے دعوؤں کی جایج پڑتال بڑی صفائی سے کر سکتے ہیں ۔ حضرت شیخ مجدد الف قانی کی طرح علامه اقبال کے پیش نظر بھی ''راسخ الاعتقادی'' کا احیاء تھا۔ جنامیہ آن کے مشہور خطبات آن کی اسی خواہش اور کوشش کے ترجان ہیں ۔ ان پر ہم تفصیل سے اگلے باب میں گفتگو کریں گے ۔ جس طرح علامہ اقبال صوفیوں کے بعض خیالات (جن کا کچھ ذکر ہم حافظ کے سلسلے میں بھی کر چکے ہیں) سے جس طرح اختلاف كرية تھے اور ان کے تجربات كو رد كرتے تھے سى مسلك حضرت مجدد الف ثاني كا بهي تها - بقول ألكر فريشي وه فرمات تھے کہ بعض صوفیہ نے جو کچھ کہا ہے وہ ان کی طرف سے

جذبات کا صحیح بیان ہے مگر یہ ضروری نہیں کہ حقیقت بھی وہی ہے ۔ اس سے ان کی عظمت میں کوئی فرق نہیں آتا کیونکہ جذبے کی یہ شدت بذات خود ایک ایسا تجربہ ہے جو محد و شرف کا حامل ہے ۔ مگر صوفیوں کے انحرافی اقوال کو مسترد کر دینا چاہیے کیونکہ وہ حالت سکر میں کہے گئے ہیں ۔ ہمیں ڈاکٹر قریشی کے اس تجزیہ سے پورا اتفاق ہے کہ یہ بڑی انقلابی تعلیات تھیں۔ "

حضرت معدد الف ثانی نے سلسا، نقشبندیہ کی ایک نئی شاخ قائم کی جو محدیہ کے نام سے مشہور ہے۔ حضرت معدد الف ثانی نے اپنے مریدوں اور افراد حکومت کو جو مکتوبات لکھے ہیں ان میں اپنے خیالات کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ انھوں نے وعظ و تلقین، ہدایت و تاکید کے ذریعے سے لوگوں کو اس پر آمادہ کیا کہ وہ شعائر اسلامی کو جہاں ان کو نظرانداز کیا جاتا ہے محال کریں اور بالخصوص وہ لوگ جو اہم اور ذمہدار عہدوں پر فائز ہیں یہ ان کی ذمہداری ہے کہ وہ عام لوگوں میں صحبح اور سچے اسلام اور اسلامی ضابطہ حیات کے نفاذ پر زور دیں ۔ مجدد الف ثانی اور اسلامی ضابطہ حیات کے نفاذ پر زور دیں ۔ مجدد الف ثانی کی تعلیات کا ہرصغیر میں راسخ الاعتقادی کے احیا اور تقویت میں بڑا حصہ ہے ، اور ان کی تعلیات کا اثر ان کے بعد بھی کارفرما رہا بش کی جھلک علامہ اقبال کے افکار و اشعار میں بھی ملتی ہے۔\*\*

<sup>\*</sup>اس بحث کا ایک اچھا خلاصہ ڈاکٹر اشتیاق حسین کے یہاں موجود ہے۔

\*\*ختصر حالات یہ ہیں: نام شیخ احمد سرہندی الفاروق النقشبندی ،

ولادت ۱۵۹۱ - ۱۵۹۲ - ۱۵۹۱ - والد شیخ عبدالاحد ایک عالم و

فاضل ہزرگ تھے ، جو خود سلسلہ چشتیہ سے منسلک تھے ، درسی

علوم کے علاوہ تصوف کی اہتدائی تعلیم بھی اپنے والد سے حاصل کی ،

اور ایک صوف کامل شاہ کال کی تربیت سے سلسلہ قادریہ میں شریک

ہو گئے - سترہ سال کی عمر میں تعلیم کی تکمیل کے ہمد تصوف کی

طرف زیادہ توجہ ہوئی اور خواجہ باق ہاتھ دہلوی کے زیر ہدایت

طلف نیادہ توجہ ہوئی اور خواجہ باق ہاتھ دہلوی کے زیر ہدایت

سلسلہ نقشبندیہ میں شامل ہو گئے - اس کے ہمد انھوں نے اپنا تبلیغی

سلسلہ نقشبندیہ میں شامل ہو گئے - اس کے ہمد انھوں نے اپنا تبلیغی

ان اکابر کے علاوہ جن کا سطور بالا میں ذکر کیا گیا علامہ اقبال (رحمة الله علیه) کی نظم و نثر میں بعض اور صوفیائے کرام کے حوالے بھی ملتے ہیں جن کو خاص صفات کی علامت کے طور پر استعال کیا گیا ہے اور ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ صوفیانہ کردار اور تصوف کی تعلیم و مسلک میں وہ کون سے عناصر تھے جن کو علامہ اقبال (رحمة الله علیه) نے پسند کیا ہے یا ان کی تلقین کی ہے۔ ان میں سے بعض کا ذکر ہاں کیا جاتا ہے۔

## (١) حارث بن اسد المحاسبي:

طبقہ اول کے صوفیہ میں ہیں۔ تذکرہ نگاروں کا اتفاق ہے کہ فقہ و حدیث ، کلام و نصوف میں مرتبہ اعلٰی رکھتے تھے۔ ابوالقاسم قشیری ہے عبداللہ بن حنیف کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ہمزے شیوخ میں پانچ کی اقتدا کرو اور باقیوں کے احوال خود ان کے حوالے کرو ، اور ان پانچ میں پہلا نام حارث بن اسد المحاسبی کا ہے۔ اسام غزالی بھی ان سے متأثر ہیں اور آن کی تعریف کرتے

#### (چھلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

اور املاحی کام شروع کیا ۔ ۱۹۱۸ء میں جہانگیر نے ان کو قید کر دیا اور اگلے سال رہا کیا ۔ برک جہانگیری کے مطالعہ سے الدازہ ہوتا ہے کہ بعد میں جہانگیر نے آپ کے متعلق اپنی رائے بدل دی تھی اور آپ کو بعض تحالف بھی پیش کیے تھے جو آپ نے قبول فرمائے ۔ سم، اھ مطابق ہم نومبر سمہ اء کو انتقال ہوا ۔ تعبانیف میں : (۱) شرح رہاءیات (۱) رسالہ سبدہ و معاد (۱) معارف لدنیہ (س) رسالہ تعلیقات تہلیلیہ ، تعلیقات عوارف ، اور (۵) مکتوبات جو تین جلدوں میں دفتر اول ، دوم و سوم بیں ۔ دفتر اول در المعرفت تین جلدوں میں دفتر اول ، دوم و سوم میرفت الحقائق ۔ تینوں ہے ، دفتر دوم نور الحقائق اور دفتر سوم معرفت الحقائق ۔ تینوں دفتر آپ کی حیات میں مرتب ہو چکے تھے ۔ ایک اچھا اڈیشن مکتوبات امام رہائی کے نام سے لکھنؤ سے ۱۹۱۳ء میں شائع

بیں ۔ آن کے مسلک میں قرآن حکیم ، احادیث نبوی ، اقوال صحابه کی پابندی نظر آتی ہے اور جن کو صوفیہ کی شطحیات کہتے ہیں ان ہے ہے پوہیز کرتے ہیں ۔ ان کی وفات ۱۹۳۳ ۱۹۵۸ ۱۹۵۸ میں ہوئی ۔ علامہ اقبال (رحمة الله علیه) نے اپنے ایک خط میں ڈاکٹر ظفرالحسن کے نام ان کا ذکر کیا ہے ۔ ڈاکٹر ظفرالحسن خود بڑے پایہ کے عالم ، فلسفہ کے استاد اور مسلم بونیورسٹی علی گڑھ میں شعبہ فلسفہ کے پروفیسر اور صدر نہے ۔ ان سطور کے مصنف کو بھی ڈاکٹر ظفرالحسن مرحوم کی شاگردی کا شرف حاصل رہا ہے ۔ انہیں کی ظفرالحسن مرحوم کی شاگردی کا شرف حاصل رہا ہے ۔ انہیں کی نگرانی میں ڈاکٹر برہان احمد فاروق نے حضرت محدد الف ثانی کے فلسفہ و فکر پر تحقیقی مقالہ لکھا نہا ۔ اس نے ڈاکٹر ظفرالحسن مرحوم کے میلان و مذاق اور علامہ سے ان کے تعلق کی نوعیت کا بھی اندازہ لگایا جا سکنا ہے ۔ اس خط میں (مورخہ ۱۲ دسمبر ﷺ ، علی مرحوم کے میلان و مذاق اور علامہ سے ان کے تعلق کی نوعیت کا مشمولہ اقبال نامہ جلد اول ص ۲۵ ۔ ۲۵) علامہ فرماتے ہیں :

'آپ کے شاگرد رشید بچہ عمر الدین صاحب نے کچھ عرصہ گزرا بھی ، بھی الغزالی پر ایک چھوٹی سی کتاب ارسال فرمائی نھی ، ان سے کہرے کہ وہ مارگرڈر اسمتھ کی کتاب (Mystic of Baghdad حارث ابن اسد المحاسبی کا جو چند ماہ قبل شائع ہوئی ، مطالعہ کریں ۔ انھیں چاہیے کہ اس کتاب کا ایک ایک لفظ نہایت غور سے پڑھیں ۔ اس کتاب سے نہ صرف انھیں غزالی کی تعلیات سمجھنے میں بڑی مدد ملے گی بلکہ غزالی کی مدد سے مشرق و مغرب کے یہودی اور عیسائی تصوف غزالی کی مدد سے مشرق و مغرب کے یہودی اور عیسائی تصوف پر محاسبی کے اثران کا بھی معقول اندازہ ہو سکے گا'۔

#### (٧) فضيل بن عياض (رحمة الله عليه):

علامہ اقبال نے ان کا ذکر 'پاک مردان' و 'عارفاں' کے سانو کیا ہے۔ جاوید نامہ میں سیر افلاک میں ایک مقام پر آواز اذاں آتے • [

ہے اور روسی<sup>م</sup> سے فرماتے ہیں :

من به رومی گفتم این صحرا خوش است در کمهستان شورش دریا خوش است

من نیابم از حیات این جا نشان از کجا سیآید آوازِ اذان

اور سولانا روسی (رحمة الله علیه) جواب دیتے ہیں:

زائران این مفام ارجمند پاک سردان از مقامات بلند

پاک مردان جون فضیل<sup>م</sup> و بوسعید<sup>م</sup> عارفان مثل جنید<sup>م</sup> و بایزید<sup>ه ۱</sup>

تد دره نگاروں نے لکھا ہے کہ فضیل بن عیاض قزاق کرتے تھے بلکہ فزاقوں کے سردار تھے ، ایک مرتبہ کسی قافلے کو لوٹ رہے تھے کہ قافلہ والوں میں سے کسی نے قرآن حکیم کی یہ آیت تلاوت کی: الم یان اللذین آمنوا ان تخشع قلوبہم لذکر الله (کیا ان لوگوں کے لیے جو ایمان لائے ہیں وہ وقت نہیں آیا کہ ان کے قلوب الله کے ذکر سے خشوع حاصل کریں) ۔ یہ سن کر فضیل پر ایسا لرزه طاری ہوا کہ قزاق سے تاثب ہو کر خوف اللهی کے احساس میں ڈوب گئے ۔ ہارون الرشید کے ہم عصر تھے لیکن سرکاری ملازمت اور خلفا کی محبت سے گریز کرنے تھے اور کہی سامنا ہوتا تو نہایت جرأت اور ہمت سے ان پر تنقید کرنے اور اصلاح حال کی طرف متوجہ کرنے ۔

ه و شاوید نامهٔ ص . به ـ

٣ , - قاريخ مشائخ چشت محوله بالا ص ٢٥ -

#### ب . ابو سعيد ابو الخير:

فضیل بن عیاض (رحمه الله علیه) کے ساتھ "جاوید ناسه" میں علامہ نے ابو سعید ابوالخیر (رحمة اللہ علیہ) کا بھی ذکر کیا ہے۔ شيخ ابو سعيد بن فضل الله بن ابي الخير نواح خراسان مين پيدا ہوئے۔ مشہور فقیہ و عالم ادو عبداللہ حصری سے فقہ کا درس لیا، أبو العباس احمد قصاب (رحمة الله عليه) اور ابوالحسن خرقاني (رحمة الله عليه) سے تصوف كى تعليم پائى ـ ابو عبدالرحان سلمى كے خلیفہ تھے ۔ کہا جاتا ہے کہ فارسی شاعری میں صوفیانہ خیالات سب سے پہلے آپ ہی نے اختیار کیے ۔ تصوف میں آن کا مسلک یہ تھا که انسان معاشره مین ره کر تزکید نفس اور تصفیه قلب اختیار کرے۔ روایت ہے کہ ایک مرتبہ لوگوں نے کہا کہ فلاں شخص پانی ہر چلتا ہے۔ آپ نے فرمایا انسان کے لیے اس میں کیا بات کال کی ہے ، مرغان آبی بھی تو پانی ہر چلتے ہیں ۔ پھر کسی نے کہا فلاں شخص ہوا میں اڑتا ہے۔ فرسایا یہ کوئی خاص بات نہیں حقىر مكھى اور چبل كومے ہوا ميں اڑتے پھرتے ہيں ۔ پھر كسى نے کہا فلاں شخص ایک لمحم میں ایک شہر سے دوسر مے شہر میں پہنچ جاتا ہے۔ فرمایا شیطان ایک لمحہ میں مشرق سے مغرب جا پہنچتا ہے۔ پھر فرمایا تصوف میں ایسیباتوں کی زیادہ قدر نہیں ـ مرد تو وہ ہے کہ لوگوں میں بیٹھے اٹھے ، معاملات دنیا کو ادا کرے ، شادی بیاہ کرے ، معاشر ہے میں حقوق و فرائض ادا كرے اور اس كے ساتھ ايك لمحم كے ليے خداكى ياد سے غافل نہ ہو۔ ان کی شاعری میں عشق اللہی کے مضامین بکثرت ہیں۔ علامہ اقبال نے ان کو اپاک مردان میں اسی لیے شار کیا ہے کہ ترک دنیا کی تعلیم نہیں دیتے بلکہ دنیا میں رہ کر نیکی اور ہدایت کا راستہ اختیار کرنے پر زور دیتے ہیں کہ یہی اسلام کی تعلم اور اسلامی نظریہ کیات بھی ہے۔

اسی سلسلے میں حضرت جنید بغدادی (رحمة الله علیه) کا بھی ذکر ہے۔ ان کے بارے میں حضرت شیخ الہجویری (رحمة الله علیه) فرماتے ہیں : 14

"شیخ مشائخ اندر طریقت و امام اثمه اندر شریعت ابو القاسم الجنید بن محمد بن الجنید القواریری (رضی الله عنه) مقبول ابل ظاہر و ارباب القلوب بود و اندر فنون علم كامل و در اصول و فروع و وصول و معاملات مفتی و امام و اصحاب ابو ثور بود، ویرا كلام عالی و احوال كاملست تا جمله ابل طریقت بر امامت و معقق اند و سیچ مدعی و متصرف را در و مے مجال اعتراض و اعراض نیست -"

ہجویری نے حصرت جنید بغدادی (رحمة الله علیه) کے بعض ارشادات نقل کیے ہیں جن سے ان کے مسلک اور علامہ اقبال کی ان سے عقیدت کا سراغ ملتا ہے:

"كفت كلام الانبيا نباعن الحضور و كلام الصديقين اشارة عن المشاهدات سخن انبيا خبر باشد از حضور و كلام صديقان اشارت از مشاهدات ، صحت خبر از نظر بود و ازان مشاهدات از فكر و خبر جز از عين نتوان داد و اشارت جز بغير نباشد ـ"

علامہ اقبال نے اپنی مشہور نظم ''ذوق و شوق'' میں حضرت جنید (رحمة اللہ علیہ) کے فقر کی طرف یوں اشارہ کیا ہے :

شوکت سنجر و سلیم تیرے جلال کی نمود فر جنید و بایزید نیرا جال ہے نقاب

اور ارمغان حجاز میں فرماتے ہیں :

دگر به مدرسه بائے حرم عی بینی دل جنید و نگام غزالی و رازی

م ١ - كشف المحجوب ، محوله بالا ، ص ١٦١ -

یه 'فقر جنید' اور 'دل جنید' وہی ہے جس کا ذکر علامہ اقبال نے صحیح اسلامی تصوف نے سلسلے میں بار بار کیا ہے - حضرت جنید (رحمة الله علیه) کی تعلیات بھی اسی اسلامی تصوف کے مطابق ہیں - تذکرة الاولیا میں شیخ فرید الدین عطار جنید کے حوالہ سے فرمائے ہیں:

''این راه کسے یابد کہ کتاب ہر دست راست گرفتہ باشد ، و سنت مصطفیٰی صلی الله علبہ وسلم ہر دست چپ و در روشنائی دو شمع می رود تا نہ در شبہت افتد نہ در ظلمت بدعت ۔''

حضرت جنید بغدادی کے یہاں عشق اللہی کا ذکر اس کثرت سے ہے کہ اسے ان کے صوفیانہ مسلک میں تمایاں حیثیت حاصل ہے۔

اس باب میں ہم نے جن اکابر صوفیہ کا ذکر کیا ان کے علاوہ کلام اقدال میں بعض اور اکابر کے نام ملتے ہیں جن کا تاریخ تصوف اسلام میں بڑا ہایہ ہے۔مثلاً:

- (١) حضرت ابوسعيد ابوالخير رحمه الله عليه
  - (۲) حصرت اویس قرنی رحمة الله علیه
    - (٣) امام غزالي رحمة الله عليه
  - (سم) حکیم سنائی غزنوی رحمهٔ الله علیہ
- (۵) حضرت شيخ فريدالدين عطار رحمة الله عليه
  - (٦) حضرت سيد احمد رفاعي رحمة الله عليم
    - (ع) حضرت شمس تبريز رحمة الله عليه
- (٨) حضرت جسام الحق ضياء الدين رجمة الله عليه
  - (٩) عراق رحمة الله عناييم
  - (۱۰) شیخ محمود سبستری رحمة الله علیه

- (۱۱) حضرت امير خسرو رحمة الله عليه
  - (۲۲) خواجه اقبال رحمة الله عليه
  - (۱۳) سبد على بمداني رحمة الله عليه
    - (سم) جاسي رحمة الله عليه
- (۱۵) عبدالقدوس كنكوسي رحمة الله عليه
  - (۱۹) حضرت سیال میر رحمة الله علیه
- (١٤) پير غلام حيدر شاه رحمة الله علمه
- (۱۸) بابا تاج الدین ناگهوری رحمة الله علیه
  - (۹۹) شاه سلیان پهدواری رحمة الله علمه
- (٠٠) بير سيد سهر على شاه رحمه الله عليه\*

اس ساری نفصیل سے یہ بات واضع ہو جاتی ہے کہ علامہ اقبال ذر صوفیوں کے مخالف تھے نہ تصوف کے ، ہاں ان کے نزدیک تصوف وہی اسلامی اور حقیقی تصوف تھا جس کی بنیاد قرآن حکیم اور احادیث نبوی پر تھی اور جو بنیادی طور پر اسلام کی روح سے ہم آہنگ تھا اور جس میں رہبانیت یا زندگی سے گریزکی بجائے ایک مثبت نظریہ عیات کی تلقین تھی اور یہ نظریہ حیات اسلامی نظریہ حیات اسلامی نظریہ حیات نھا جس کے علامہ اقبال نمائندہ بھی تھے اور عممردار بھی حیات نھا جس کے علامہ اقبال نمائندہ بھی تھے اور عممردار بھی حیات نھا جس کے علامہ اقبال نمائندہ بھی تھے اور عممردار بھی حیات نھا جس کے علامہ اقبال نمائندہ بھی تھے اور عممردار بھی حیات نھا جس کے علامہ اقبال نمائندہ بھی تھے اور عممردار بھی حیات نہا

<sup>\*</sup>اس سلسلے میں منجملہ اور تصانیف و تالیفات دیکھیے: اقبال کے محبوب صوفیہ ، اعجاز الحق قدوسی ، مطبوعہ اقبال اکادمی لاہور ، جنوری

# كتابيات

باب سوم : اقبال اور صوفیا نے کرام ۔

The Development of Metaphysics in Persia - 1

۲ ـ پيام مشرق ، علامه اقبال ـ

م ۔ ایضاً ۔

ہ ۔ ایضاً ۔

ن - اسرار خودی ـ

٦ ـ ناريخ مشائخ چشت

ے ۔ اقبال کے محبوب صوفیہ

٨ ـ تاريخ مشائخ چشت .

و ـ سرود رفته ، علامه اقبال

١٠ - تاريخ مشائخ چشت -

١١ - كشف المحجوب -

١٠ - بال جبريل -

۲۰ - برعظیم پاک و بندکی ملت اسلامید -

م ر .. ايضاً ..

ه ر . جاوید ناس .

١٩ \_ تاريخ مشائخ هشت \_

١٤ - كشف المحجوب \_

باب چهارم تصوف کا نفسیاتی اور فکری پهلو اور عکری پهلو اور علامه اقبال علامه اقبال

# باب چهارم تصوف کا نفسیاتی اور فکری پہلو اور علامہ اقبال

ایک مشہور مقولہ ہے کہ ''تعبوف برائے شعرگفتی خوب است' واقعہ یہ ہے کنہ شاعری بالخصوص فارسی اور اردو شاعری جس میں برصغیر پاک و ہند کے علاوہ ایران و افغانستان کے شعرا اور دانشوروں کی بھی صدیوں کی تغلیقی کاوشیں شامل ہیں ، صوفیانہ مضامین و مسائل کا ایک بہت بڑا گنجینہ ہے ۔ ان شعرا سے قطع نظر جو عملا صوفی تھے ، کسی خاص صوفیانہ مسلک سے تعلق رکھتے تھے یا کسی خاص سجادہ ، خانقاہ یا سلسلہ سے وابستہ تھے، عام شعرا جن کا موضوع عشق و عاشقی ، بلکہ رندی و شاہد بازی ہے ، انھوں نے تصوف کے رائج اور رسمی مضامین کو موضوع سخن بنایا ہے اور یہ لے یہاں تک بڑھی کہ بعض ناقدین ایسے مضامین کو بھی کھینچ تان کر حقیقت و معرفت کے رموز میں سمجھنے اور سمجھانے کی کوشش کرنے ہیں اور گویا اس طرح اپنی رندی و بادہ سمجھانے کی کوشش کرنے ہیں اور گویا اس طرح اپنی رندی و بادہ آشاسی ، حسن پرستی بلکہ ہوا و ہوس کو بھی 'چادر عصمت' اڑھانے کی سعی لا حاصل کرتے ہیں ۔ مولانا شبلی اس کی وضاحت یوں فرمائے ہیں: ا

ر يا شعر العجم ، حصد پنجم ، طبع لاپور ، شيخ مبارک على ۱۰۰ م

''فارسی شاعری اس وقت تک قالب بیجان تھی جب تک اس میں تصوف کا عنصر شامل نہیں ہوا ۔ شاعری اصل میں اظمار جذبات کا نام ہے ۔ تصوف سے پہلے جذبات کا سرے سے وجود ہی نہ تھا ۔ قصیدہ مداحی اور خوشامد کا نام تھا ، مثنوی واقعہ ٹگاری تھی ، غزل زبانی باتیں تھیں ، تصوف کا اصلی مایہ خمیر عشق حقیقی ہے ، جو سر تا پا جذبہ اور جوش ہے ۔ عشق حقیقی ہے ، جو سر تا پا جذبہ اور جوش ہے ۔ عشق حقیقی کی بدولت مجازی کی بھی قدر ہوئی اور اس آگ نے تمام سینہ و دل گرما دیے ۔ اب زبان سے جو کچھ نکات تھا گرمی سے خالی نہیں ہونا تھا ۔ ارباب دل ایک طرف ناہل ہوس کی بانوں میں بھی تاثیر آگئی ۔''

علامہ شبلی کے اس بیان سے ہمیں اس حد تک اتفاق ہے کہ تصوف کا عنصر شامل ہونے سے فارسی شاعری کی وسعتوں میں اضافہ ہوا لیکن اگر شاعری شدید جذبات کے اظہار کا نام ہے تو صرف تصوف کو جذباتی یا عشقیہ شاعری کا محرک قرار دینا دشوار ہے دل میں گرمی صرف نصوف کے مسائل یا صوفیانہ انداز بہان سے پیدا نہیں ہوتی ، اس کی تحریک اس جذبے سے ہوتی ہے جو بقول نواب مصطفلی خان شیفتہ رگ رگ میں آگ لگا دیتا ہے:

شاید اسی کا نام محبت ہے شیفتہ اک آگ سی ہے سینے کے اندر لگی ہوئی

ہاں یہ ضرور ہے کہ صوفیانہ شاعری میں عشق اللہی کا مضمون ایک نیادی عنصر ہے اور اس عشق میں مبتلا ہوئے والوں نے اس آگ کو اسی طرح بالکل شاید بعض صورتوں میں شدید تر محسوس کیا ہے جس طرح گوشت و پوست کے عام انسانوں نے اس کی لذت کو چکھا ۔ لیکن یہ تو صوفیانہ شاعری کا صرف ایک مضمون ہے اور اس میں حقیقت و معرفت کے مضامین کو بھی ایک مضمون ہے اور اس میں حقیقت و معرفت کے مضامین کو بھی

جائے پہچانے مجازی اشاروں ، علامتوں اور حکایتوں کے وسیلہ سے بیان کیا گیا ہے۔ اصل مضامین و مسائل دراصل تصوف کے فکری یا فلسفیانہ پہلو سے تعلق رکھتے ہیں جن کا حل فلسفی عقل و خرد کی مدد سے اور صوفی تجربے ، احساس اور وجدان سے تلاش کرتا ہے۔ علامہ اقبال ارشاد فرماتے ہیں :

'لہذا سوال پیدا ہوتا ہے کہ فلسفہ کے خالص عقلی منہاج کا اطلاق کیا مذہب پر بھی ہو سکنا ہے ؟ فلسفہ کی روح ہے آزادانہ تحقیق ۔ وہ پر ایسی بات کو شک و شبہ کی نظر سے دیکھتا ہے جس کی بنا ادعا اور تحکم پر ہو ۔ اس کا منصب یہ ہے کہ فکر انسانی نے جو مفروضات بلا جرح و تنقید قبول کر رکھے ہیں ان کے مخفی گوشوں کا سراغ لگائے ۔ معلوم نہیں اس جستجو کی انتہا کیا ہو ، انکار یا اس امر کا صاف اعتراف کہ عقل محض کی رسائی حقیفت مطلقہ تک نامحن ہے جبر عکس

<sup>\*</sup>منجملہ اور واقعات کے امام غزالی کی صورت حال پیش نظر رکھیے جن کا یہ اقتباس المنقذ کے حوالے سے علامہ نے ایران میں ما بعد الطبیعیات کے ارتقا (ص ، ۲) میں نقل کیا ہے :

<sup>&</sup>quot;بچپن سے میری عادت تھی کہ مسائل کے بارے میں خود غور و فکر
کرتا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ میں نے ادعا اور تحکم کے خلاف
ہفاوت کردی اور وہ تمام عقاید جو بچپن سے میرے ذہن میں موجود
تھے ان کی حقیقی اہمیت معدوم ہوگئی۔ میں خیال کرنے لگا کہ ایسے
ادعائی احکامات یہودیوں ، عیسائیوں اور دیگر مذاہب کے ساننے
والوں میں یکساں طور پر مسلات میں تھے۔ حقیقی علم کا کام تمام
شکوک و شبہات کا ازالہ ہے۔ مثلاً یہ صاف ظاہر ہے کہ دس تین
سے زیادہ ہوتے ہیں ، اب اگر کوئی شخص جو اپنے عصا کو سانپ
سے زیادہ ہوتے ہیں ، اب اگر کوئی شخص جو اپنے عصا کو سانپ

اس کے مذہب کا جوہر ہے ایمان اور ایمان کی مثال یہ ہے کہ کے منت عقل جسے اسلام کے ایک جت بڑے صوفی شاعر سے ورہزن" کہا ہے اور جو انسان کے دل زندہ سے اس کی علمی دولت چھین لیتا ہے ایک پرند کی طرح انہنا ' نے نشان' راستہ دیکھ لیتا ہے ۔''

علامہ اقبال نے جس شاعر کی طرف اشارہ کیا ہے وہ حضرت خواجہ فرددالدین عطار ہیں جو صوفی اور شاعر دونوں حیثیتوں سے اکابر میں شار ہوتے ہیں ۔ ان کے بارے میں علامہ شبلی کے لکھا ہے کہ حکم سنائی کے بعد انھوں نے صوفبانہ شاعری کو موضوعات اور اسالیب دونوں کے اعتبار سے بڑا فروغ بخشا اور ان کی ہدولت قصیدہ ، غزل ، رہاعی وغیرہ تمام اصناف سخن میں تصوف کا عنصر شامل ہوگیا اور ان کے اشعار کی تعداد لاکھ سے اوپر بتائی ہے ۔ مثنویاں بھی کثرت سے لکھی ہیں ، ان میں منطق الطیر بھی ہے ۔ اس کے منظوم اور نثری ترجمے اردوئے قدیم منطق الطیر بھی ہے ۔ اس کے منظوم اور نثری ترجمے اردوئے قدیم کے دکنی دور میں بکثرت ہوئے اور اسے صوفیانہ مسائل و معاملات کی ایک معتبر دستاویز کی حیثیت حاصل ہے ۔ علامہ نے جس شعر کی طرف اشارہ کیا ہے وہ یہ ہے :

(پھھلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

میں بدلنے کی قوت کی بناء پر اس کے برخلاف (یعنی تین کو دس سے زیادہ) ثابت کرنے کے لیے اپنی اس قوت کا واسطہ دے تو یقینا یہ ایک عجیب و غربب بات ہوگی ۔ اگرچہ اس سے مسئلہ 'زیر بحث کا یقین حاصل نہیں ہوگا ۔ علامہ فرمانے ہیں کہ غزائی نے علم حقیقی کے مختلف دعویداروں کا تجزیہ کیا اور بالآخر انھیں یہ علم حقیقی یا یقین کامل تصوف میں نصیب ہوا ۔ علامہ اقبال فرمانے ہیں و

تا غزالی درس الله بو کرفت ذکر و فکر از دودمان او گرفت (جاوید نامه ، ص ۱۵۸)

س ـ شعر العجم محوله بالا ، ١١١ ـ

### ز انکه این علم لزج چون ره زند بیشتر راه دل آگ زند

خطبات کے مترجم نذیر نیازی صاحبکا بیان ہے کہ علامہ نے یہ شعر اس درد بھرے دل سے نشید فرمایا کہ آنکھوں میں آنسو آگئے۔ ویسے خواجہ صاحب کا مسلک وحدت وجود کا تھا جس کی علامہ تائید نہیں فرماتے تھے لیکن علم و عشق کے سوازنہ میں اللہ کا مسلک اور نقطہ نظر وہی تھا جس کی طرف خواجہ صاحب نے اپنے اس شعر میں اشارہ کیا ہے۔

تصوف کے بارے میں شاعری سے قطع نظر علامہ اقبال کے افکار ، مضامین و ، قالات میں جن کا موضوع فلسفہ ، مابعد الطبیعیات اور متعلقہ، امور و مسائل ہیں کا جائزہ لینے سے بہلے تصوف کے اس پہلو کا بعض اور زاویوں سے مختصر جائزہ لینا مناسب ہوگا۔ ان میں سب سے اہم اس کا نفسماتی پہلو ہے۔ تصوف کے معاملات دراصل نفسمان واردان روحانی کا ایک موضوع ہیں لہاذا پہلے اسی پہلو پر گفتگو کر لیں۔

# ولیم جیمز کا قول ہے:

'مذہبی صداقت کی نسبت بعض روحانی لوگوں میں ایک خاص قسم کے انداز ادراک کا دعوی ملتا ہے جس کو مسٹسزم ، سریت یا تصوف کہتے ہیں ۔''

اس خاص قسم کے ادراک کی نوعیت کی تفصیل ولیم جیمز کے کلم خطبات میں کی ہے ۔ بہلے وہ بیان کرتا ہے کہ تصوف ، صوفیانہ احوال و اعال عقلاً کچھ بدنام سی چیزبی ہیں اور

م منسیات واردات روحانی ، اردو ترجمه فاکثر خلیفه عبدالحکیم ، مطبوعه مجلس ترق ادب لابور ، طبع دوم ، ۱۹۹۵ء من مها بعد م

بہت سے لوگ ان کو شطحیات اور مجذوب کی بڑ سمجھتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ یہ کچھ مبہم سی جذباتی یا ہیجانی کیفیات ہیں جن کی تائید نہ واقعات سے ہوتی ہے اور نہ منطق سے اور بعض لوگ مادی اور جسانی وسائل کے بغیر انتقال خیال یا مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام Mysticism ہے ۔ ایک حد تک ولیم جیمز کا یہ احساس ٹھیک ہے ۔ آج بھی بعض لوگ جو صرف عقل اور منطق کا ہی سمارا لے سکتے ہیں وہ ان کیفیات اور حالات کا کیسے اندازہ لگا سکتے ہیں جن کی نوعیت سے وہ ناواقف ہیں اور جو صرف گرب کی چبز ہیں ۔ ممکن ہے مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام مغرب میں کی چبز ہیں ۔ ممکن ہے مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام مغرب میں کی چبز ہیں ۔ ممکن ہے مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام مغرب میں کی جون ہیں جمان تصوف کی جسل سے میں جمان تصوف کی جسل کو سوف کا یہ منصب یا مسلک نہیں رہا ۔ ہاں مادی وسائل اور ذرائع ابلاغ کے بغیر انتقال خیال جس کو صوفی توجہ کہتے ہیں ذرائع ابلاغ کے بغیر انتقال خیال جس کو صوفی توجہ کہتے ہیں ان کے نزدیک محکن ہے۔

ولیم جیمز نے تصوف کی پہچان اور تمیز کے لیے چار علامتیں بتائی ہیں۔ بقول اس کے پہلی علامت یہ ہے کہ جس کو بھی کوئی ایسا تجربہ ہوتا ہے وہ اسے ناقابل بیان سمجھتا ہے اور کہتا ہے کہ انسان کی عام زبان اور ادراک کے عام سانچے اس معاملے میں نے کار اور نے بس ہیں۔ ''کوئی صاحب حال شخص محض صاحب قال کو سمجھا نہیں سکتا ۔'' ولیم جیمز کے بقول یہ سعا، لات تجربے سے تعلق رکھتے ہیں اور جو خود اس تجربے سے نہ گزرا ہو وہ اسے کیسے محسوس کر سکتا ہے ۔ جو شخص آگ سے نہ جلا ہو وہ محض کسی کے بتانے یا تجربہ بیان کرنے سے اس سوز اور اذبت کا کوئی اندازہ نہیں لگا سکتا۔ بقول ولیم جیمز ان تجربات کی مشابهت اندازہ نہیں لگا سکتا۔ بقول ولیم جیمز ان تجربات کی مشابهت علی افکار کی بجائے تأثر آتی کیفیات سے ہے۔ اگر کوئی ایسا تأثر ہے عقلی افکار کی بجائے تأثر آتی کیفیات سے ہے۔ اگر کوئی ایسا تأثر ہے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے

به کیفیت شمجهائی نہیں جا سکتی ۔ آگے چل کر یہ مصنف ایک بہت سادہ سی مثال دیتا ہے اور لکھتا ہے کہ کسی مادر ژاد اندھے کو کسی ترکیب ، بیان ، شرح و تشریح ، تشبیعه و مثال سے روشنی کا علم نہیں ہو سکتا خواہ کوئی شخص اس کو عمر بھر طرح طرح بھی سمجھاتا رہے ۔ اسی طرح عاشق کی کیفیت کوئی ایسا شخص نہیں سمجھ سکتا جو خود کبھی عاشق نہ ہوا ہو ۔ ع

ذوق ابن باده نه دانی بخدا تا نه چشی

اور بہارا اردو کا شاعر اپنے انداز میں کہتا ہے:

لطف مے تجھ سے کیا کہوں زاہد

ہائے کمبخت تو نے پی ہی نہیں

تو جب باده و جام کا یه حال ہو تو پھر اعلی و ارفع روحانی کبفیات اور تجربات کو ایک ایسا شخص کیونکر سمجھ سکت ہے جس نے اس وادی پرخار میں قدم بھی نہ رکھا ہو ۔ یہی خواجہ فریدالدین عطار فرماتے ہیں :

صوفی نتوان بکس آموختن در آزل این خرقه باید دوختن

نصوف سیکھنے سکھانے کی چیز نہیں ، انعام ازلی ہے جس کے حصہ میں آیا اسے یہ دولت ملی ۔ علامہ اقبال فرمانے ہیں :

یہ فیضان نظر تھا یا کہ مکتب کی کرامت تھی سکھائے گس نے اساعیل میں آداب فرزندی

یہی 'فیضان نظر' ہے جو اس وادی کا رہبر و رہنا ہے ۔

ولیم جیمر کا یہ کہنا بھی درست ہے کہ یہ تجربہ ناقابل بیان ہوتا ہے ، اسی لیے صوفیا اپنے تجربات و کیفیات و معاملات کو سوائے آن لوگوں کے جو ان تجربات اور مراحل سے خود گزر

چکے ہوں بیان نہیں کرنے ۔ علامہ اقبال اسے 'شنید' و 'دید' کی اصطلاح میں فرسائے بین :

گفت دین عامیان ؟ گفتم شنید گفت دین عارفان ؟ گفتم که دید (جاوید ناسه ص ع۲)

أور

عصر حاضر را خرد زنجیں پا ست جان ّ بے نابے کہ من دارم کجا ست (جاوید نامہ ص ہے)

ولیم جیمز صوفی کی دوسری علامت یہ بتاتا ہے کہ اس قسم کا صاحب حال شخص اپنی شعوری کیفبت کو جذبہ و تأثر سے مشابہ ہونے کے باوجود علم و عرفان کی کیفیت سمجھتا ہے جس کی بدولت حفیقت حیات کی انہاہ گہرائیاں اس بر منکشف ہوتی ہیں جہاں استدلال عقل کی رسائی نہیں ۔ وہ ان کو نور حقبقت اور ماہیت صداقت محسوس کرنا ہے اگر چہ وہ ان کو دوسروں پر واضح نہیں کر سکتا ۔ ان کے مستند اور قابل اطاعت ہوئے کا حق الیقین ان کا لارمی عنصر ہے جو صاحب حال کی تمام زندگی پر اثر انداز ہوتا ہے ۔

ان دو علامتوں کو واہم جیمز ایک حد تک صوفی یا صوفیانه حال کی علامات تسلیم کرتا ہے کہ جہاں یہ دونوں موجود ہوں ایسے احوال کو صوفیانہ احوال قرار دینا چاہیے۔ یہ دونوں صورتیں صوفیا کے اپنے بیانات کی بھی تائید کرتی ہیں۔ ان کے علاوہ وہ دو اور علامتیں بتاتا ہے جو اس کے بقول اس قدر واضح تو نہیں ہیں مگراکثر صوفیانہ احوال میں پائی جاتی ہیں: ان میں پہلی صورت یا علامت یہ ہے کہ یہ حالتی نہ مستقل ہوتی ہیں اور نہ دیر ہا۔ بقول

اس کے ایسا بہت شاف ہوتا ہے کہ طویل عرصے تک یہ کیفیت

باقی رہے ورنہ عام طور پر نصف ساعت ایک دو گھنٹوں کے بعد

ماحب حال اپنے معمولی شعور میں واپس آ جاتا ہے اور ان کے گزر
جاہنے کے بعد حافظے میں بھی ان کا پوری طرح اعادہ نہیں ہو سکتا

البشہ جب ایسی کسی حالت یا کیفیت کا اعادہ ہوتا ہے یعنی اس کو

البشہ جب ایسی کسی حالت یا کیفیت کا اعادہ ہوتا ہے یعنی اس کو
کی تکرار ہوتی ہے اور وہ حالت بھر طاری ہوتی ہے تو وہ اس کو

ہوان لیتا ہے۔ اگر اس طرح کا اعادہ یا تکرار بار ہو تو وہ
کیفیت یا حال زیادہ دیر پا اور ترقی یافتہ صورت اختیار کر لیتا ہے
اور اس کی وسعت اور اہمیت میں بھی اضافہ ہو جاتا ہے۔ صوفیا نے

اس کیفیت کو مقامات کے نام سے سوسوم کیا ہے۔

حال و مقام کی تعریف میں صوفی کہنے ہیں :

"حق تعالی کی جانب سے جو واردات سالک کے دل پر مشل قبض و بسط یا حزن و طرب یا ہیبت و انس ، یا مستی و کے خودی یا از اقسام دیگر اچانک وارد ہوں حال ہے ۔ سالک کی بے عملی اور بے التفاتی سے حال زائل ہو جاتا ہے ۔ جب حال دائمی ہو جاتا ہے اور سالک کا ملکہ استخد بن جاتا ہے تو اسے مقام کہتے ہیں ۔ حال آتا ہے اور جاتا ہے ، مقام میں استقلال ہوتا ہے ۔ حال سے سابقہ اصحاب تلوین کو رہتا ہے ، اور مقام اصحاب کمکین کا حصہ ہے ۔ اس لیے حال سے مقام اعلی ہوتا ہے ۔ اس لیے حال سے مقام اعلی ہوتا ہے ۔ "

صوفیا کے بعض سلسلوں میں جو ساع اور غنا کو فبول کرنے ہیں ساع کے دوران جو کیفیت ہے اختیاری وجد کی صورت اختیار کرتی ہے اسے بھی حال کہتے ہیں ۔ یہ کیفیت کسی خاص سرحلہ پر کسی خاص شعوء نغیم آپنگ ، صوت یا مضمون سے پیدا ہوتی ہے۔

ه - شاه سید عد دوق ، سر دلبران--طبع ثانی ، طبع کراچی ۲۸۸، ه ص ۱۳۸۰

ظاہر ہے یہ مقام استقلال نہیں لیکن اس حال کو بھی اہل قال کا سمجھنا سمجھانا دشوار ہے -

آخری علامت کے سلسلے میں ولیم جیمز لکھا ہے کہ ارادہ یا دوشش سے با دوجہ سے یا خاص جسانی اعالی سے ان احوال کے وارد ہونے کا امکان بدا آئیا جا سکتا ہے لیکن بقول اس کے ورود کے بعد صاحب حال کی فون ارادی بالکل عطل ہو جاتی ہے اور اس دو محسوس ہونا ہے کہ وہ کسی اعلیٰ اور زبردست قوت کے تسلط اور اختبار میں ہے۔ آگے چل کر یہ مصنف لکھتا ہے کہ صوفی کی یہ حالت ان حالنوں کے مماثل ہوتی ہے حن میں کسی کے اندر دوئی دوسری شخصبت کارفرما ہوتی ہے یا کوئی نبوت کے انداز کی باتیں کرنے نگتا ہے یا ہے ارادہ اس کے قلم سے کوئی انداز کی باتیں کرنے نگتا ہے یا ہے ارادہ اس کے قلم سے کوئی ہونے وہنے فرق واضع کرنے ہوئے ولیم جیمز لکھتا ہے کہ یہ حالتیں بعد میں شعور در دوئی نفش نہیں چھوڑتیں لیکن صوفیانہ حالت جسے وہ شعور در دوئی نفش نہیں چھوڑتیں لیکن صوفیانہ حالت جسے وہ شعور مر دوئی نفش نہیں چھوڑتیں لیکن صوفیانہ حالت جسے وہ شویا ہے اس سے مختلف ہوتا ہے اور اس کے نقوش صا۔ ب حال کے شعور میں باقی رہتے ہیں۔

ولیم جیمز نے اس فسم کے روحانی تجربات اور فوق الادراک احساسات اور کبفیات کی بعض مثالوں کا تجزیہ کیا ہے ۔ ان میں بعض مثالیں شعرا (مثلاً ٹبی سن) کی ہیں ۔ بعض مثالیں مصنوعی طریقے سے سکر طاری کرنے کی بھی ہو سکتی ہیں مثلاً ایتھر یا نائٹرس او لسائل کو ہوا کی آسیزش سے ان کی تیزی کم کرکے سونگھا جائے ہو جیرب انگیز حد تک ان سے ایک سری شعور پیدا ہوتا ہے ۔ ولیم حیمز خود اپنے ایک تجربے سے اس کی تصدیق کرتا ہوتا ہے ۔ ولیم حیمز خود اپنے ایک تجربے سے اس کی تصدیق کرتا

<sup>۔ \*</sup>یہ نکتہ لطف سے خالی نہیں کہ ہارے یہاں دیوائے کو ہمی 'میری' ﴿
کہتے ہیں . غالباً اسی بناء پر کہ اس کے شعور کی 'نوعیت 'شعور ' عقلی کی نوعیت سے مختلف ہوتی ہے ۔

# ے اور وہ اس نتیجہ پر پہنچتا ہے: "

"ہارا معمولی بیداری کا شعود ، جسے ہم عقلی شعور بھی کہتے ہیں ، شعور کی ایک مخصوص نوع ہے جس کے گرداگرد کئی انواع شعور اور بھی ہیں ۔ ہارے معمولی شعور اور ان انواع کے درسیان ہلکا سا باریک پردہ ہے جو بعض حالات میں ہے جاتا ہے۔ شعور کے انواع ممکنہ ہارے معمولی شعور سے بالکل مختلف ہیں اسی لیے وہ ہارے عقل و ادراک اور زبان و ہیان گھل سکتے ۔"

أئے چل کر وہ پول بلڈ کے حوالے سے لکھتا ہے:

والهم اس روخ بسيط و منبسط مين داخل بدو جاتے ہيں ۔ اپني خودی بھی فراموش ہو جاتی ہے اور باق سب کچھ بھی غائب ہو جاتا ہے۔ سب کچھ ایک میں گم ہو جاتا ہے۔ ہاری زندگی کی جو اساس ہے اس میں نہ کوئی بلند ہے اور نہ کوئی پست ، ایک حیات مطلقہ کے سوا اور کچھ نہیں ۔ اس کے اندر کوئی فرد اپنی انفرادی خودی محسوس نهی کرتا \_ وحدت قائم رہتی ہے۔ کثرت معدوم ہو جاتی ہے۔ ہر روح ذات مطلقہ بن جاتی ہے ۔ اس خلوت الہیہ میں نہ کوئی دوئی ہے نہ کثرت نہ اضداد ۔ ہس ایک دریائے وحدت موجزن ہوتا ہے۔ حق الیقین میں کوئی مسائل باق نہیں رہتے ۔ اس میں ماضي ، حال اور مستقبل کی تفریق و تقدیم نہیں ۔ عام فلسفہ اس حقیقت سے آگاہ نہیں ہو سکتا ۔ فلسفی کا تو اس کتے کا سا حال ہے جو اپنی دم کو پکڑنے کے لیے تک و دو کر رہا ہے۔ وحدت کے متلاطم بحر بیکراں میں ند محبت ہے ند نفرت ، نم لذت نه الم ، نه خير نه شر ، نه ابتدا نه انتها ، نه مقصد و غایت - "

<sup>-</sup> ما نفسیات واردات روحانی ، محوله بالا ص ۹ - ۵ - . م

یہ صورت بالکل ایسی ہے جس کا بیان آکٹر وحدت وجود کے قائل صوفیہ کے بہاں بھی سلتا ہے جو ہمہ اوست کے نظریہ کے عامردار ہوتے ہیں۔ ولیم جیمز کے فاضل مترجم ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم سرحوم ، جو خود بھی ایک فلسفی تھے، اس ترجمے کا خلاصہ سحابی کے ان اشعار میں پیش کرتے ہیں :

عالم بخروش لا الله بهو است غافل بد گان که دندهن است او یا دوست

دریا به وجود خویش سوجے دارد خس بندارد که این کشاکش با او ست

یہ بحث ولیم جیمز نے ان لوگوں کے بیانات کی شہادتوں پر کی ہے ، جن پر ایسی حالتی یا احوال بے ارادہ یکایک یا دواؤں کے اثر سے پیدا ہوئی ہیں۔ اس کے بعد وہ ہندوؤں ، عیسائیوں ، بدھ ست کے پیروؤں اور مسلمانوں کے بیانات کا تجزیہ کرتا ہے کہ حو اپنی اپنی مذہبی زندگی میں اس شعور کے حصول کےلیر کیا کچھ طریقے اختیار کرنے رہے ہیں۔ ہندوستان کے اس مسلک کو وہ یوگ یا یوگا کہتا ہے جس میں مختلف ریاضتوں کے بعد باقاعدہ اور مسلسل کوشش سے غذا کے ضبط ، جسم کے آسن ، تنفس کے انداز ، فکری توجد اور اختلاف ضبط کے طریقوں سے یوکی ادنلی فطری مفاضوں ہر غالب آ جاتا ہے اور اپنے جسم و نفس پر قابو ہا لینا ہے جسے سادھی نہتے ہیں اور اس حالت میں صاحب حال یوگی پر ایسے حقائق کا انکشاف ہوتا ہے جن تک انسان کی عام جبلت یا عقل کی رسائی نہیں ہو سکتی ۔ اس طرح جو علم یا ادراک حاصل ہوتا ہے وہ ماورائے استدلال علم سے جو شعور سے جلتد تر فوق الشعور سطع پر حاصل ہوتا ہے ۔ ویدانتی بینن کرتے ہیں کہ کجھی کسی انسان پر ہے ارادہ اور کوشش یک بیک بھی اس حالت کا کہ وہ

اپنی حالت یا ماہیت میں ایک آزاد ، قادر مطلق روح ہے ، انکشاف ہوتا ہے ۔ اس کو اپنی اور روح کل کی عینیت لافانی نظر آنے لگتی ہے جو محدودیت سے آزاد اور خیر و شر کے تضاد سے برتر ہے ۔

ولیم جیمز نے اس بحث کو خاصی تفصیل سے لکھا ہے اور متعدد مثالیں پیش کی ہیں۔ تصوف کے تاریخی پس منظر کی بحث میں ہم ان میں سے اکثر مباحث و موضوعات کا جائزہ لے چکے ہیں اس لیے ان کے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔ البتہ غزالی کی خود نوشتہ سوامخ عمری کے فرانسیسی ترجمے کے حوالے سے غزالی کے تجربات کا جو بیان ولیم جیمز کے یہاں ہے اس کا ایک اقتباس یہاں پیش کیا جاتا ہے ہے۔

''جب میں نے اپنی حالت پر غور کیا تو دبکھا کہ میں پر طرف سے علائق دنیا سے پابز عیر ہوں اور نفسانی غریکی پر طرف سے عملہ آور ہوتی ہیں۔ میں جو درس دیتا تھا وہ بھی خدا کے نزدیک کوئی پاکیزہ شے نہ تھی کیونکہ میں نے دیکھا کہ میری علمی کوششیں شہرت و عظمت دنیوی کی خاطر تھیں۔ میں بغداد کی بڑی درسگاہ میں بڑا امام اور معلم تھا۔ اس کام اور عمدے کو یک بہ یک چھوڑ دینا آسان کام نہ تھا ، کوئی چھ ماہ تک میں شدید باطنی کش مکش میں مبتلا رہا ، مہاں تک کہ میری زبان بند ہوگئی۔ اپنے آپ کو عاجز پاکر اور اپنے ذاتی ارادے سے دست بردار ہو کر میں نے عاجز پاکر اور اپنے ذاتی ارادے سے دست بردار ہو کر میں نے اپنے آپ کو پوری طرح خدا کے حوالے کر دیا کیونکہ عمیے اب اس کے سوا نہ کوئی چارہ نظر آتا تھا اور نہ یار و محمیہت زدہ کو جواب دیتا ہے جو اس کو پکارتا ہے۔ اب عمیے معیمے خواب دیتا ہے جو اس کو پکارتا ہے۔ اب عمیم

ر - ايطباً ص ١٨٥ -

جاہ و جلال اور مال و عیال کو ترک کرنے میں کوئی مشکل محسوس ند ہونی دھی ۔ چناعجہ میں بغداد سے نکل کھڑا ہوا ، فقط انند ضروری اور ناگزیر زاد راہ اپنے پاس رکھ کر باقی جو کچھ بھی تھا ، تقسیم کر ڈالا ۔ میں شام چلا گیا جہال میں ۔و سال نک رہا ۔ میں نے وہاں کوئی شغل اختیار نہیں دیا ۔ سب سے انگ بھلک نیلون میں میں نے اپنی خواہشوں اور نفس امارہ پر غلبہ حاصل کرنے کی کوشش کی اور تزکیہ نفس سے اپنی سیرت کی مکمیل میں لگا رہا تاکہ میرا دل پوری طرح ذات الہٰی کی طرف ہتے جہ ہو سکے ۔ اس کارزار نفس میں میں نے وہی طریقے اختیار کیے جو صوفا کی تعلم سے میں میں نے اخذ کیے دھے ، جنہیں میں نے اپنے مطالعہ سے میں کے اختیار کیے جو صوفا کی تعلم سے میں کے اخذ کیے دھے ، جنہیں میں نے اپنے مطالعہ سے میں کے انہا تھا ۔"

جد و سمد کا به سلسلہ کم و بیش دس سال کے عرصہ پر محیط ہے۔ اس عرصے میں غزالی حن مراحل سے گزرے ، جو تجربات انھیں حاصل ہوئے ان کی تفصیل میں حاصل ہوئے اور جن کیفیات سے وہ آشنا ہوئے آن کی تفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں ۔ صرف اننا اعتراف کافی ہے:

"اس خلوت میں مجھ پر ایسے حقائق کا انکشاف ہوا ، جنھیں ہان کرنا نو در کنار ان کی طرف اشارہ کرنا بھی ممکن نہیں ۔ مجھے یہ یقین ہوگیا کہ صوفیا کا راستہ خدا کا راستہ ہے ۔ وہ اپنے عمل اور اپنے سکون ، اپنے ظاہر اور باطن میں نور نبوت سے مستنیر ہوئے ہیں ۔"

تصوف یا صوفیانہ تجربات کے اس نفسیاتی تعارف کے بعد دیکھنا یہ ہے کہ اس باب میں علامہ اقبال کا نقطہ نظر کیا ہے ۔ اس سلسلے میں آن کے خطبات تشکیل جدید اللہیات اسلامیہ کا مطالعہ ناگزیر ہے۔

علامہ اقبال تسلیم کرتے ہیں کہ اسلام کی عقلی اساسات کی جستجو کا آغاز آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی ذات مبارک سے ہی ہوگیا تھا اور آپ دعا فرمائے تھے کہ ایے اللہ مجھ کو اشیا کی اصل حقیقت سے آگاہ کر ، علامہ کے الفاظ یہ ہیں :^

ورآگے چل کر صوفیہ اور متکلمین اسلام نے اس سلسلے میں جو خدمات سرانجام دیں وہ ساری تاریخ ثقافت کا ایک نہایت درجہ سبق آرور باب ہیں ۔''

جیساکہ ہم پچھلے ابواب میں مختصر طور پر بیان کر چکے ہیں مختلف ادوار میں مسلمان مفکرین نے مختلف زاویوں اور نظریوں سے حقیقت تک پہنچنے کے لیے جد و جہد جاری رکھی ۔ کبھی محض عقل و منطق سے ، یونانی فلسفہ کی تائید و تقلید سے اور کبھی اس کی تردید سے ۔

Knowledge and علامہ اقبال کے ہلے خطبہ کا موضوع Religious Experience

''حقیقت مطلقہ کے تمام و کال لقا کی خاطر ادراک بالحواس کے ساتھ ساتھ اس چیز کے مدرکات کا اضافہ بھی ضروری ہے جسے قرآن ہاک نے فواد یا قلب سے تعبیر کیا ہے ۔''

علام، اقبال اس قلب کو ایک طرح کا وجدان یا اندرونی بصیرت سمجھتے ہیں ، جس کی پرورش بقول سولانا روم نور آفتاب سے ہوتی ہے اور جس کی بدولت ہم حقیقت مطلقہ کے آن پہلوؤں سے اتصال پیدا کر لیتے ہیں جو ادراک بالحواس سے ماورا ہیں - علامہ فرمانے ہیں کہ قرآن محید کے نزدیک قلب کو قوت دید حاصل ہے اور اس کی اطلاعات بشرطیکہ ان کی تعبیر صحت کے ساتھ کی جائے اور اس کی اطلاعات بشرطیکہ ان کی تعبیر صحت کے ساتھ کی جائے

٨ - محواء بالا ص بم -

و . تشكيل جديد اللهيات اسلاميه ص ٧٣ -

دمی غلط نہیں ہونیں ۔ لیکن اسے کوئی پراسرار قوت نہیں سمجھنا چاہیے دلکہ حقیقت مطلقہ تک پہنچنے کا ایک طریقہ یا وسیلہ ہے ۔ جس میں باعتبار 'عضویات' حواس کا مطلق دخل نہیں ہوتا ۔ بایں ہمہ اس دید سے حاصل ہونے والا علم اور اس علم کے حصول کا یہ ذریعہ اسی فدر قابل اعتباد ہیں جس قدر کوئی اور طریق مشاہدہ یا اس طرح کے اس طریق سے حاصل شدہ علم یا ادراک ۔ بعض ناقدین اس طرح کے خرے کو رد کرے ہیں اور ان کی دلیل یہ ہے کہ چونکہ اس خبرے کو رد کرے ہیں اور ان کی دلیل یہ ہے کہ چونکہ اس قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور النباس پر ہوتی ہے اس لیے اسے قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور النباس پر ہوتی ہے اس لیے اسے قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور النباس پر ہوتی ہے اس لیے اسے قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور النباس پر ہوتی کو تسلم نہیں فیول نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلم نہیں کرے ۔ وہ فرماتے ہیں :

''مذہبی مشاہدات کے حقائق بھی ویسے ہی حقائق ہیں جیسے ہارے دوسرے مشاہدات کے حقائق ۔"۱۰

اس طرح کے مشاہدات اور تجربات اور ان کی تنفید و تحقیق کے لیے جستجو کا سراغ ناریخ اسلام کے ہر دور میں ملتا ہے، چنانچہ علامہ افبال اس سلسلے کا آغاز خود نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کی ذات گرامی سے کرتے ہیں۔ ابن صیاد ایک وارفتہ نفس یہودی تھا، اس کے انداز اور گفتگو نے حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم کو اپنی طرف متوجہ کیا اور آپ نے اس کی آزمائش کے لیے طرح طرح کے سوالات ہوچھے اور مختلف حالات و کیفیات کے عالم میں اس کا مشاہدہ کیا۔ ایک مرتبہ آپ (صلی الله علیہ وسلم) ایک درخت کے ہیچھے کھڑے ہوگئے تاکہ ابن صیاد کے کابات سن سکیں درخت کے ہیچھے کھڑے ہوگئے تاکہ ابن صیاد کے کابات سن سکیں لیکن اس کی ماں نے اسے حضور (صلی الله علیہ وسلم) کی موجودگی سے متنبہ کر دیا اور اس کی وہ حالت بدلگئی۔ اس پر حضور صنی ارشاد فرمایا کہ اگر اس کی ماں اسے متنبہ نہ کر دیتی تو ساری دیتے تو ساری دلیقت کھل جاتی۔ علامہ اقبال کے نزدیک آنمضرت صلی الله علیہ وسلم

<sup>.</sup> ١ - ايضاً ص به ١ -

کا اس وارات نفس یہودی کا معائنہ معنی خیر تھا جس کی اہمیت کو سب یہ پہلے عالم اسلام میں ابن خلدون نے عسوس کیا اور وہ نتیجہ لکالا جس کو آج کل ''نفوس تحت الشعور" (Subliminal self) کمھتے ہیں ۔ علامہ کا خیال تھا کہ جدید نفسیات نے حال ہی میں معسوس کر لیا ہے کہ شعور ولایت کے مشمولات کا بغور مطالعہ نہایت فروری ہے لیکن اس کا کوئی مؤثر علمی منہاج ابھی تک دریافت یا دستیاب نہیں ہوا جس سے ان مشمولات کا تجزیہ کیا جا سکے جن کا تعلق شعور کے ورائے عقل تعینات سے ہے۔ شعور ولایت کا تجزیہ کیا ولایت کا تجزیہ کیا دریافت کا تعلق شعور کے ورائے عقل تعینات سے ہے۔ شعور ولایت کا تجزیہ کرئے ہوئے علامہ کا ارشاد ہے:

- ہ۔ صوفبانہ مشاہدات کا پہلا مرتبہ حضوریت ہے۔ صوفیانہ مشاہدات کا تعلق جس عالم سے ہے اس کی تعبیر میں ہمیں ذات اللہیہ کا علم حاصل ہوتا ہے۔
- ب صوفیانه مشاہدے کی دوسری خصوصیت ان کی ناقابل تجزیه کلیت ہے (Wholeness) ۔ صوفیانه احوال میں حقیقت عطاقه کے مرور کامل سے آشنا ہوتے ہیں جس میں ہر طرح کے مہیجات باہم مدغم ہو کر ایک ناقابل تجزیه وحدت میں منتقل ہو جائے ہیں اور ناظر و منظور یا شاہد و مشہود کا امتیاز سرے سے آٹھ جاتا ہے۔
- سے صوفی کا حال ایک لمحہ ہے کسی ایسے فرید ، وحید اور یکتا ہستی سے گہرے اتحاد کا جو اس کی ذات سے ماورا مگر اس کے باوجود اس پر محیط ہوگی اور جس میں صاحب واردات کی شخصیت گویا ایک لحظے کے لیے کالعدم ہو جاتی ہے ۔
- ہ۔ صوفیانہ مشاہدات ابد اعتبار نوعیت براہ راست تجربے میں آتے ہیں لبہلذا ان تجربات کو جوں کا توں دوسروں تک پہنچانا

۱۱ - ایضاً ، ص . ۳ -

نامکن ہو جاتا ہے اور ہی وجہ ہے کہ وہ فکر کی بجائے زیادہ تر احساس کا رنگ اختیار کر لیتے ہیں۔ لہاذا صوفی یا یغمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے تو اسے منطقی قضایا ہی کی شکل دے سکتا ہے ، یہ نہیں کہ اس کا مشمول من و عن دوسروں تک منتقل کر سکے . . . . ، پھر اگر صوفیانہ مشاہدات کو دوسروں تک پہنچانا نامحکن ہے تو اس لیے بھی کہ یہ مشاہدات وہ غیر واضح احساسات یں جن میں عقلی استدلال کا شائبہ تک نہیں ہوتا ، لیکن ہارے بعض دوسرے احساسات کی طرح صوفیانہ احساس میں بھی تعفل کا ایک عنصر سامل رہنا ہے اور بھی مشمول تعقل ہے جس سے بالآخر اس میں فکر کا رنگ پیدا ہونا ہے ۔

ھ۔ جب صوفی کسی ذات سرمدی سے اتحاد و اتصال کی بدولت یہ محسوس کرتا ہے کہ زمان متسلسل کی کوئی حقیقت نہیں\* ۔ لبکن اس کا دہ مطلب نہیں کہ زمان متسلسل سے اس کا تعلق سچ مچ منفطع ہو جاتا ہے ، اس لیے کہ اپنی یکتائی کے

کھو نہ جا اس سحر و شام میں اے صاحب ہوش اک جہاں اور بھی ہے جس میں نہ فردا ہے نہ دوش

یہ وہی مقام ہے جہاں زسان ِ متسلسل کی کوئی حقیقت نہیں ۔ اس سلسنے میں علامہ کی مشہور نظم سلجد قرطبہ کا پہلا بند بھی پیش نظر رکھیے :

> تیرے شب و روز کی اور حقیقت ہے کیا ایک زمانے کی رو جس میں نددن ہے نہرات

> > اور بعض دوسرے اشعار مثلاً:

عشق کی تقویم میں عصر رواں کے سوا اور زمانے بھی ہیں جن کا نہیں کوئی نام

<sup>\*</sup>علامه کا یہ شعر دیکھیے:

باوجود صوفیانہ مشاہدات اور ہارے روزمرہ کے محسوسات و مدرکات میں کوئی ند کوئی رشتہ ضرور کام کر رہا ہے جس کا ثبوت یہ ہے کہ صوفیانہ احوال تا دیر قائم نہیں رہتے ، کو صاحب حال پر وثوق و اعتباد کا نہایت گہرا نقش چھوڑ جائے ہیں - بہر حال صوفیہ ہوں یا انبیاء ، دونوں طبعی واردات کی دنیا میں واپس آ جائے ہیں لیکن فرق یہ ہے کہ نبی کی بازگشت سے نوع انسانی کے لیے بڑے دور رس نتائج متر تب ہوئے ہیں ۔

پہلے خطبہ کے اہم موضوعات کے اس تجزیہ سے جو نتائج متر تب ہوتے ہیں ان کو مختصراً یوں کہہ سکتے ہیں:

- 1- علامہ اقبال صوفیانہ مشاہدے اور طریقے ، صوفیانہ حال اور اس تک رسائی کے امکانات کو ایک حقیقت تسلیم کرتے ہیں۔ محض اس نبے کہ عقل مدر کہ با منطق یا عام معتقدات و تجربات جو ایک طرح کے عضویاتی Physiological ہوتے ہیں ان کی تائید نہیں کرتے ان کو رد نہیں کیا جا سکتا۔
- ہ۔ یہ تجربات شعور کے عام تجربات سے مختلف ہوتے ہیں اور ان کا تعلق ایک بالا شعور یا ماورائے شعور عالم سے ہے۔
- ۳- ان تجردات کی نوعیت ذاتی ، شخصی ، انفرادی ہوتی ہے ،
  اس لیے پوری طرح ان کو دوسروں تک پہنچانا یا منتقل کرنا
  دشوار ہے یہ دشواری ایک تو خود تجربے کی نوعیت کی ہے
  جسے کسی اور مثال ، ذریعے ، تشبیهہ ، استعارے یا حوالے
  سے بیان نہیں کیا جا سکتا کیونکہ کوئی بھی مثال یا تشبیمہ
  یا استعارہ یا بیان اس کیفیت یا حال کی پوری ، بھرپور اور
  صحیح ترجانی نہیں کر سکتا جو چیز صرف محسوس کی
  جا سکتی ہے وہ بیان میں مقید نہیں ہوتی یہ تجربات

ادراک بالعدواس (Sense perception) سے حاصل نہیں ہوئے ملکه ان کو سری (Mystic) کِمهنا چامیر - "يعنی وه سب احوال اور مشاہدات کشف ، المهام ، حدس اور وجدان جو گویا بلا منت حواس ہارے لیے علم کا ذریعہ بنتے ہیں اور جن کو ایسا ہی طبیعی ٹھمرانا چاہیے جیسے واردات حواس ، جیسا کہ خطبات کے مترجم نے اوضاحت کی ہے۔ خطبات میں نفظ صوفی اور صوفیانه (بلکه تصوف) کا استعال بهی بطور ایک مخصوص اصطلاح کے ہوا ، نہ کہ اس کے عام معنوں میں ، اور وہ بھی صرف اس صورت میں جب ان واردات کا تعانی عام انسانوں سے ہو۔ انبیا کے مشاہدات اور واردات میں بھی اگرچہ ادراک بالحواس کو مطلق دخل نہیں ہوتا اور اس لیر ان کی اور صوفبان، واردات کی نوعیت باوجود مشابهت انک سی نہیں ۔ انبیا کے علم کا سرجشمہ وحی اللہی ہے جس میں ظاہر ہے غاطی اور خطا کا شائبہ نک نہیں ہوتا ۔ ان مساہدات اور واردات کو صوفیانہ مشاہدات اور واردات سے مشاعبت ہے تو صرف اپنی کہ دونوں صورتوں میں ادراک بالحماس کا عمل معطل رہتا ہے۔ ورنہ انبیا کے مشاہدات کی حشیت اپنی جگہ پر مخصوص اور منفرد ہے ۔

علامہ اقبال کے ان خطبات میں جا بجا اور ان کے اشعار میں بکشرت علم و دانش کی نارسائی کا ذکر ہے:

زندگی نچھ اور شے ہے علم ہے کچھ اور شے زندگی سوز جگر ہے ، علم ہے سوز دماغ

اقبال کے نزدیک اس سوز دماغ کا مقصد اور مال اسباب ظاہری اور حیات مادی جو حیات مادی جو

١٢ - تشريعات - ص ن . رم)

مادہ اور مکان کی دنیا ہے ، اسے اقبال نے دانٹی برہانی کا نام دیا ہے۔ اس کے مقابلہ میں دانش کا ایک عنوان اور اس کی ایک سطح اور بھی ہے جسے وہ دائش نورانی کہتے ہیں :

اک دانش نورانی ، اک دانش بربانی ہے دانش بربانی حیرت کی فراوانی ہے دانش بربانی حیرت کی فراوانی (بال جبریل ، ص ۱۹)

اس طرح اقبال کا نفطہ نظر بنیادی طور پر ان حکاء اور مفکرین سے مختلف ہو جاتا ہے جو محض عقل و دانش اور علم و تعقل کو ادراک اور عرفان کا وسیلہ قرار دیتے ہیں ۔ اس کے برعکس وہ ان صوفیہ کے نقطہ نظر سے قربب تر آ جائے ہیں جو عرفان و ادراک کو وحی ، وجدان ، ابک داخلی اندرونی اور ذاتی تجرب کا نتیجہ سمجھتے ہیں ۔ ان کے نزدیک فلسفیوں کی موشکافیوں سے ایک طلسم خبالی ضرور کھڑا ہو جاتا ہے لیکن اس سے حضوری حاصل خبیں ہوتی :

ہیگل کا صدف گہر سے خالی ہے اس کا طلسم سب خیالی انجام خرد ہے ہے حضوری ہے فلسفہ زندگی سے دوری

عصر حاض کا انسان فلسفہ اور دانش برہانی کے نتیجہ میں جن علوم و فنون کا مالک بنا ان سے بظاہر اس نے زندگی کے بہت سے مسائل حل کر لیے ، مشینوں اور سائنسی ایجادات و انکشافات نے ایک حد تک کائنات کے بعض عناصر کو اس کا تابع اور محکوم منا دیا ، لبکن اس دور نے انسان کے لیے بہت سے مسائل بھی ہیدا کر دیے جن کے حل کی تلاش میں وہ اب بھی سرگرداں ہے ۔

بقول اقبال عقل و خرد انسان کے بعض مسائل کا حل ضرور پیش در دیتی ہے لیکن اسے عرفان ذات اس کے ذریعے اور وسیلے سے حاصل نہیں ہو سکتا ۔ اس دور کی حالت یہ ہے کہ :

عشق ناپید و خرد سی گزدش صورت مار عقل کو نم سکا

کھونڈنے والا ستاروں کی گزرگاہوں کا اپنے افکار کی دنیا میں سفر کر نہ سکا

اپنی حکمت کے خم و پیچ میں الجها ایسا آج مک فبصلہ نفع و ضرر کر نہ سکا

جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار ئیا زندگی کی شب ِ ناریک سعر کر نہ سکا (ضرب کلم)

علم کی یہ محرومی یا نارسائی عشق سے دور ہوتی ہے۔ جاوید نامہ سر یہ اشعار دیکھے:

علم در اندیشه میگیرد مقام عشق را کاندانه فلب لاینام

علم نا از عشق برخوردار نیست جز تماشاخانهٔ افکار نیست

این کماشاخانہ سحر سامری است علم ہے روح انقدس افسون گری است

بے تجلی مرد دانا رہ نبرد از لکد کوب خیال خوبش مرد از لکد کوب خیال خوبش مرد سے تعلی زندگی رغبوری است عقل مهجوری و دین مجبوری است (جاوید نامد)

اور پیام مشرق کے یہ اشعار دیکھیے:

جز عشق حکایتے ندارم پروائے ملامتے ندارم از جلوہ علم بےنیازم سوزم، گریم، تیم، گدازم

(ص ۱۳۸۸)

(177 )

\* \* \*

عقلے کہ جہان سوزد ، یک جلوہ بیبا کش از عشق بیاسوزد ، آئین جہانتابی عشق است کہ در جانت ہر کیفیت انگیزد از تاب و تب روسی تا حیرت فارابی (ص ۱۵٦)

بوعلی اندر غبار ناقه کم دست رومی پردهٔ محمل گرفت این فروتر رفت و تا گوهر رسید آن بگردانے چو خس منزل گرفت

اد مات مات

اور بال جبریل میں ارشاد فرماتے ہیں : تکہ الجھی ہوئی ہے رنگ و ہو میں خرد کھوئی گئی ہے چار سو میں

نہ چھوڑ اے دل فغان ِ **صبحکاہی** اماں شابد ملے اللہ ہو میں

(ص ۸۳)

\* \* \*

ترے سینے میں دم ہے دل نہیں ہے نرا دم گرمی معفل نہیں ہے گرر ہی معفل نہیں ہے گزر جا عقل سے آگے کہ یہ نور چراغے راہ ہے منزل نہیں ہے

(MZ )

\* \* \*

نے سہرہ باقی ، نے سہرہ بازی جبتا ہے رومی ، ہارا ہے رازی

(ص ۱ ١)

\* \* \*

مثالیں اور بھی کلام اقبال سے پیش کی جاسکتی ہیں اور بعض مثالیں صوفیانہ مضامین کی بحث میں پہلے پیش بھی کی جاچکی ہیں لہاذا ان کے اعادے کی ضرورت نہیں۔ خلاصہ یہ کہ حقیقت کے ادراک کے لیے علامہ اقبال کا نقطہ نظر حکا اور فلسفیوں کے بجائے صوفیہ کے نقطہ نظر سے قریب تر ہے اور وہ بھی اکثر و بیشتر وہی اصطلاحات استعال کرتے ہیں جو صوفیہ کے بہاں رابح ہیں۔ مثلاً علم و ادراک یہی وسیلہ جو تعقل سے مختلف ہے جو تجربہ ہے علامہ کے و ادراک یہی وسیلہ جو تعقل سے مختلف ہے جو تجربہ ہے علامہ کے و ادراک یہی وسیلہ جو تعقل سے مختلف ہے جو تجربہ ہے علامہ کے

نزدیک وہ Intuition ہے۔ اس لفظ کا ماخذ 'دید' 'نظز' کا مفہوم ر کھتا ہے چنانچہ صوفیہ کے یہاں نظر اور خبر دو قسم کے ذرائع کے لیے استعال ہوا ہے۔ یہ نظر ، کشف ، وحی ، الہام سب کھھ ہے جس کی تلاش اور طلب صوف کو ہوتی ہے اور جس کی ترحانی بقول اقبال سولانا روم کے اس قطعے میں ہوتی ہے :"

دفتر صوفی سواد و حرف نیست جز دل اسپید مثل برف نیست

زاد دانش مند آثار قلم زاد صوف چیست ؟ آگار قدم

ہم چو صیادہے سوئے اشکار شد گام آہو دید و بر آثار شد

چند گامش گام آپو درخور است بعد ازان خود ناف آپو رہبر است

راه رفتن یک نفس بر بولئ ناف خوشتر از صد سنزل گام و طواف

تشکیل جدید اللهیات اسلامیہ میں مشمولہ چوتھے خطبے میں جس کا موضوع خودی ، جبر و قدر اور حیات بعد الموت ہے علامہ اقبال نے تصوف کے بعض اور فکری ہلوؤں کا ذکر کیا ہے اور ان کے بارے میں اپنا نقطہ نظر بھی پیش کیا ہے ۔ انسان کے بارے میں باتیں علامہ اقبال ببان کرتے ہیں ۔

ر - اول یه که انسان الله تعاللی کا برگزیده بنده ہے ..

١٠٠ ـ تشكيل جديد النهات اسلاميه محوله بالا ص ١٠٠ -

م ـ ثانياً يه كم باوجود اپني خابيوں كے وہ خليفة الله في الارض

ے -

ہ۔ نالثاً یہ کہ وہ ایک آزاد شخصیت کا امین ہے جسے اس نے خود اپنے آپ کو خطر ہے میں ڈال کر قبول کیا ۔\*

اس سلسلے میں صوفیوں بالخصوص حسین منصور حلاج کا ذکر تفصیل سے کیا ہے :<sup>۱۳</sup>

''یہ صرف تصوف تھا جس نے کوشش کی کہ عبادات اور ریاضت کے ذریعے واردات باطن کی وحدت تک چہنجے ۔ قرآن پاک کے نزدیک یہ واردات علم کا ایک سرچشمہ ہیں جن میں ہمیں دو اور یعنی عالم تاریخ اور عالم فطرت کا اضافہ کو لینا چاہیے ۔ اب اگر مذہبی نقطہ ' نظر سے دیکھا جائے تو ان واردات کا نشو و 'کما حلاج کے نعرہ ' انا الحق میں اپنے معراج کا اس کی تعبیر وحدت الوجود کے معاصرین علی ہذا متبعین فرانسیسی مستشرق موسیو مے سینوں نے حلاج کی تعریروں کے فرانسیسی مستشرق موسیو مے بیں ان سے تو یہی ظاہر ہوت جو اجزا حال ہی میں شائع کیے ہیں ان سے تو یہی ظاہر ہوت ہے کہ اس شہید صوف نے انا الحق کہا تو اس سے یہ نہیں سمجھنا چاہیے کہ اسے ذات النہیہ کے وراء الورا ہونے سے سمجھنا چاہیے کہ اسے ذات النہیہ کے وراء الورا ہونے سے جیسے قطرہ دربا میں واصل ہوگیا\* حالانکہ یہ اس امی کا جیسے قطرہ دربا میں واصل ہوگیا\* حالانکہ یہ اس امی کا

<sup>\*</sup>ہارا اردو کا شاعر کس سادگی سے کہتا ہے: سب یہ جس بار نے گرانی کی اس کو یہ ناتواں اٹھا لایا

م ر ـ تشكيل جديد اللهيات اسلاميد ص مرم ر وسما بعد ـ -

<sup>\*\*</sup> مرزا غالب فرمات ين:

ادراک بلکه علی الاعلان اظهار تها که خودی ایک حقیقت بهدا کر لی به جو اگر ایک عمیق اور ایک بخته تر شخصتیت بهدا کر لی جائے تو ثبات و استحکام حاصل کر سکتی ہے۔ اس العاظ سے دیکھا جائے تو کچھ یوں معلوم ہوتا جیسے حلاج ان الفظ میں متکلمین کو دعوت سارزت دے رہا تھا۔"

علامہ نے بجا طور پر اگلے سطور میں مطالبہ کیا ہے کہ مسلمانوں کو صوفیانہ تجربوں کے مطالعے، تشریج اور تفہیم کے لیے جس منہاج کی ضرورت ہے اور جو آج کے حالات کا نقاضہ ہے، ماضی سے رشتہ منقطع کیے بغیر اسلام پر بحیثیت ایک نظام فکر از سرنو غور کریں اور انھوں نے اس سلسلہ میں شاہ ولی اللہ دہلوی اور جال الدین افغانی کی کوششوں کی تعریف کی ہے ۔ علامہ اقبال سسلمانوں کے دینی افکار کی تاریخ میں تصوف اور صوفیوں کے کردار کی اہمیت اور آل کی مؤثر حیثیت کو جانتے تھے اور اس کا اعتراف ان کی تعریوں میں جا بجا ملتا ہے ۔ اسی لیے وہ اس نقطہ نظر سے تاریخ تصوف اسلام مرتب کرنا چاہتے تھے ۔ اس کا اشارہ ان کے مکاتیب تصوف اسلام مرتب کرنا چاہتے تھے ۔ اس کا اشارہ ان کے مکاتیب اور ملفوظات میں بار بار سلتا ہے لیکن افسوس ہے کہ اپنی دیگر مصروفیات اور آخر عمر میں صحت کی خرابی کی بناء پر وہ اس اہم موضوع کی تکمیل نہ کر سکے ۔ اس کے فکری پہلو سے متعلق بعض موضوع کی تکمیل نہ کر سکے ۔ اس کے فکری پہلو سے متعلق بعض خیالات جاں مختصراً بیان کیے جاتے ہیں ۔

ا علامہ اقبال کے نزدیک قلب ایا فواد جس کا ذکر قرآن حکیم میں ہے ایک طرح کا وجدان یا اندرونی بصیرت ہے جس کی بدولت ہم حقیقت مطلقہ کے آن چلوؤں تک چنچتے اور ان سے اتصال پیدا کر لیتے ہیں جو ادراک بالحواس سے ماورا ہیں اور اس قوت دید سے حاصل شدہ اطلاعات (ادراکات) بشرطیکہ ان کی تعبیر صحت کے ساتھ کی جائے کبھی غلط نہیں ہوتیں ۔ ''
اس مسئلہ پر ہم سطور بالا میں اظہار خیال کرچکے ہیں ۔

ہ یہ صوفیانہ تجربہ ''فوری'' ہونا ہے ۔ ایک لمحہ اور ایک آن میں حقیقت مطلقہ نک رسائی ہو جاتی ہے ۔ اس منزل آگہی تک رسائی ایک لمحہ میں ہو جاتی ہے ۔

عشق کی ایک جست نے طے کو دیا قصہ شمام اس زمین و آسان کو ببکراں سمجھا نھا میں (بال جبریل)

وادی عننق بسے دور و دراز است ولے طے شود جادۂ صد سالہ بہ آہے گاہبے (زبور عجم)

اہل خرد اس وادی میں بھٹکتے رہتے ہیں ۔ آن کے شب و روز اسی میان غب و حضور ، گزرتے ہیں :

رو رہا ہے فلاطوں میان غیب و حضور ازل سے اہل خرد کا مقام ہے اعراف

نوے ضمیر پد جب مک نہ ہو نزول کتاب گرہ کشا ہے نہ رازی نہ صاحب کشاف (بال جبریل ص ۵۵)

علاج ضعف یقیں ان سے ہو نہیں سکتا غریب اگرچہ ہیں وازی کے نکتہ ہائے دقیق (بال جبریل ص ۲۷)

اس طرح کی بصبرت اور اس طرح کا ادراک جو یقین کے ساتھ حقیقت مطلقہ تک رسائی کا ذریعہ بن سکے فلسفہ و حکمت کی کتابوں سے نصیب نہیں ہوتی ؛ دید یا نظر سے حاصل ہوتی ہے :

دین ہجو اندر کتب اے ہے خبر علم و حکمت از کتب دین از نظر

بوعلی دانندهٔ آب و **کل** است بیخبر از خستکیمائے دل است

نیش و نوش بوعلی سینا بهل چاره سازی بائے دل از اہل دل

مصطفلی م بحر است و موج او بنند خیز و این دریا مجوئ خویش بند (مثنوی مسافر ص ۲۱)

عقل گو آستان سے دور نہیں اس کی تقدیر میں حضور نہیں

دل بینا بھی کر خدا سے طلب آنکھ کا نور دل کا نور نہیں (ہال جبریل ص سم)

#### \* \* \*

خرد کے پاس خبر کے سوا کچھ اور نہیں ترا علاج نظر کے سوا کچھ اور نہیں (بال جبریل ص ےس)

اس كا مطلب يه نهيں كه اهل دل اپنے گرد و پيش سے آنكھيں بند كركے راهبانه زندگی اختيار كر ليں نب ہى دل كى آنكھ كھلتى ميے - قرآن حكم ميں بار بار آيات اللهى كا تذكره ہے اور انسان كو بار ہار دعوت دى گئى ہے كه وه ان آيات اللهى پر نظر ركھيں :

ہرچہ می ببنی ز انوار حق است حکمت اشیا ر اسرار حق است

ہر کہ آیات خدا بیند حر است اصل این حکم 'آنظر' است

(دننوی پس چه باید کرد ، ص ۵۵)

اور ہو اس حقیقت مطلقہ یا اور مطلقہ تنک عفل و خرد ، فلسفہ و حکمت کی مدد سے رسائی چاہتا ہے اس کی مثال ایسی ہے جیسے دوئی سخص چراغ لے کر آفتات نلاش کرنے ٹکلے ۔

به خرد راه عسق میپوئی ؟ به چراغ آفتاب میحوئی

(پیام ، شرق ص ۱۹۸۳)

س - صوفیانہ مشاہدات اور تجربات کی ایک خصوصبت ان کی ناقابل تجرید کلیب ہے (Wholeness)؛ اس کا ذکر بھی ہم سطور بالا میں کر چکے ہیں - علامہ اس کو ایک مثال سے اس طرح واضع کرتے ہیں :"!

' ابنی پیش نظر منبر کا مشاہدہ کرتا ہوں تو اس مشاہدے کے لانعداد سدلول منبر کے واحد مشاہدے میں ضم ہو جاتے ہیں۔ بالفاظ دیگر سدلولات کی اس کثرت سے میں صرف وہی مدلول انتخاب کرنا ہوں جن کا تعلق زمان و مکان کے ایک خاص نظام سے ہے اور جن کو منبر کے حوالے سے باہم سمو کر میں اس کا ایک تصور قائم کر لیتا 'ہوں۔ لیکن صوفیانہ احوال میں خواہ یہ احوال کیسے بھی واضح اور متنوع کیوں نہ ہوں ، فکر سمٹ کر ایک نقطے پر آ جاتا ہے

ه و ـ تشكيل محوله بالا ص ٢٠ ـ

اور اس فسم کے تجزیے کا کوئی امکان ہی باق نہیں رہتا ۔" گرچہ ہے افشائے راز ، اہل نظر کی فغاں ہو نہیں سکتا کبھی شیوۂ رندانہ عام (بال جبریل ۲۲)

عقلی شعور اور صوفیانہ مشاہدہ کا عمل ایک دوسرے سے مختلف ہونا ہے، علامہ اقبال کے حوالہ سے ہم اس کا ذکر پہلے کرچکے ہیں۔ صوفیہ کا بھی بہی عقیدہ ہے۔ احکام توحید کی بحث میں حضرت علی الہجویری میں نے سہل بن عبدالله کا ایک قول نقل کیا ہے:"

'دلها می شناسد ویرا بیگانگی و عفلها ادراک نکنندش از روئے چگونگی و به بیند ویرا یعنی در عقبی بچشم سر بی ازانک ذات ویرا بینند و یا نهایتهائے را ادراک کنند و این نفظے جاسع است مرکل احکام توحید را"۔

م - صوفیانہ تجربے یا حال کی ایک خصوصبت علامہ کے نزدیک یہ ہے کہ اسے بیان نہیں کیا جا سکتا اور اس کا ابلاغ تمام و کال کسی دوسرے تک ممکن نہیں ہے - ہم اس کی طرف پہلے اشارہ کر چکے ہیں - اس پر بعض حضرات کو شاید یہ اعتراض ہو کہ اگر فی الحقیقت صوفیانہ تجربات ناقابل انتقال یا ناقابل ابلاغ ہیں تو پھر ان کی صدافت کی تصدیق کیسے یا ناقابل ابلاغ ہیں تو پھر ان کی صدافت کی تصدیق کیسے ممکن ہے - یہ اعتراض درست نہیں ہے - بعض فلاسفہ اتسلیم کر لیں تو پھر کرتے ہیں کہ اگر ہم اس مفروضہ کو تسلیم کر لیں تو پھر صوفیانہ حال کے علاوہ بعض اور اعلیٰ ترین جالیاتی اور حسی

١٦ - كشف المحجوب عوله بالا ص ٣٦٥ -

ا یا تقصیل کے لیے دیکھیے:

Reason and Intuition in Iqbal's Poetry-Riffat Burki. Journal of the Regional Culture Institute Vol. VII, No 4

تجربات کو بھی رد کرنا یا ان کی حقیقت سے انکار کرنا پڑے و کید محسوس کرنے والا محسوس کرتا ہے زبان پوری طرح اس کی ترجانی سے قاصر ہوتی ہے ۔ بہ بات نو بالکل عام مشاہدے کی ہے کہ جذبات کی شدت کے موقع پر زبان پر اتنی قدرت نہیں ہوتی کہ بیان پر حاوی ہو ۔ ایسے وقع پر 'نے زبانی زبان' اور خاموشی گفتگو' بن جاتی ہے ۔ لیکن اس سورت میں کوئی جذبے کی حقیتت یا اس کے وجود سے انکار نہیں کر سکتا ۔ علامہ اقبال کے نزدیک اس صورت میں آتی ہے کہ صوفیانہ تجربات براہ راست مال اس سبب سے پیش آتی ہے کہ صوفیانہ تجربات براہ راست ہی تجربے میں آتے ہیں اور بھی وجہ ہے کہ وہ فکر کی بجائے زیادہ نر احساس کا رنگ اختیار کر لیتے ہیں لہذا صوفی یا پخمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے ہغمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے بغمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے دو اسے سطتی قضایا ہی کی شکل دے سکتا ہے ، یہ نہیں کہ اس کا مسلمی نصایا ہی کی شکل دے سکتا ہے ، یہ نہیں کہ اس کا مسلمی ہوا کہ صوفی کا مشاہدہ حال ہے قال نہیں ۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ صوفی کا مشاہدہ حال ہے قال نہیں ۔

ملندر جز دو حرف لااللہ کچھ بھی نہیں رکھتا فقبہم نسمر فاروں ہے لغت ہائے حجازی کا

جاوید نامہ میں اسی حقیفت کو ایک دوسرے انداز میں یوں بیان کیا ہے:

گفت این علم و ہنر ؟ گفتم کہ پوست گفت حجت چیست ؟ گفتم روئے دوست

(ص ۲۲)

۵ - جیساکہ ہم پہلے نقل کر چکے ہیں علامہ اقبال کے نزدیک صوفیانہ تجربے یا حال میں زمان و مکان کا تصور وہ نہیں وہتا

١٨ - تشكيل جديد اللهيات اسلاميه عوله بالا ص ٣٠ و مابعد \_

جو ہارے عام شعور اور مشاہدے سے تعلق رکھتا ہے تاہم اس کا یہ مطلب نہیں کہ صوف کا تعلق زمان متسلسل سے منقطع ہو جاتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ صوفیانہ حال یا مشاہدہ زیادہ دیر تک قائم نہیں رہتا اور صوفی اپنی طبیعی دنیا کی واردات میں واپس آ جاتا ہے۔

صوفیانہ مشاہدے کے بارے میں علامہ اقبال کے نقطہ نظر کی اس وضاحت کے بعد نصوف کے بعض عناصر کے بارہے میں بھی آن کے اقوال و افکار کا جائزہ لینا چاہیے ۔ ان میں سے بعض کا ذکر ہم 'اقبال کا مسلک کلام اقبال کی روشنی میں' کر چکے ہیں۔ اختصار کے ساتھ یہاں اس بحث کو مکمل کیا جاتا ہے:

### ١ - وحدت وجود

وحدت وجود یا ہمہ اوست کا تصور ہمسے بعض صوفیہ کے مسلک میں اور بعض صوفیانہ اقوال میں ملتا ہے علامہ اقبال اس مسلک میں اور بعض صوفیانہ اقوال میں ملتا ہے علامہ اقبال اس کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں ۔ خواجہ حسن نظامی کے نام ایک خط میں اس مسئلہ کے بارے میں علامہ کے یہ خیالات فابل غور ہیں:

'میری نسبت بھی آپ کو معلوم ہے کہ میرا فطری اور آبائی میلان تصوف کی طرف ہے اور یورپ کا فلسفہ پڑھنے سے یہ میلان اور بھی تیز ہوگما تھا کیونکہ یورپین فلسفہ بہ حیثیت مجہوعی ''وحدت الوجود'' کی طرف رخ کرتا ہے۔ مگر قرآن میں تدبر کرنے اور تاریخ اسلام کا بغور مطالعہ کرنے سے مجھے اپنی غلطی کا احساس ہوگیا اور میں نے محض قرآن کی خاطر اپنے قدیم خیال کو ترک کر دیا اور اس مقصد کے لیے مجھے اپنے فطری اور آبائی رجحانات سے ایک خوفناک دماغی اور قلبی جہاد کرنا پڑا۔''

اس کے بعد علامہ نے 'ایرانی تصوف کی وضاحت کرتے ہوئے نکھا ہے کہ اس طرح کے تصوف میں جو ان کے نزدیک اسلامی نہ تھا ختلف اقوام و مسالک حتلی کہ قرمطی تحریک کے بھی رہبائیت کے اجزا شامل ہوگئے تھے جن کا مقصد قیود شرعبہ اسلامیہ کو مٹانا اور ان کی شکست و ریخت تھا جس سے ظاہر ہے ملت اسلامیہ کو صدمہ بہنجا ۔ علامہ نے حضرت محدد الف ثانی (رحمداللہ علیہ) کے مکتوبات سے یہ فول بھی نقل کیا ہے کہ ''گسستن' عین اسلام ہے اور ''یہوسٹن' رہبائیت یا نصوف ایران ہے ۔ اس باب میں وہ حضرت محدد الف ثانی کے مسلک کو جو وحدت وجودی کے انکار اور وحدت نہودی کے انکار اور وحدت نہودی کے انکار اور

"آپ نے تصوف کی اصطلاح میں اگر میں اپنے مذہب کو بیان کروں نو بہ ہوگا کہ 'شان عہدیت النہائی کال روح انسانی ہے ۔ اس سے آگے اور کوئی مرتبہ نہیں ہے ۔''

پھر وہ 'توحید' اور 'وحدت الوجود' کے فرق کو واضع کرتے ہوئے فرمائے ہیں کہ صوفیہ سے ان دونوں کے مقاہیم سمجھنے میں علطی ہوئی ہے ۔ دونوں اصطلاحیں مترادف نہیں ہیں ۔ توحید کا مفہوم مذہبی ہے اور وحدت الوجود کی فلد البتہ کثرت ہے ۔ کثرت نہیں بلکہ شرک ہے ، وحدت الوجود کی فلد البتہ کثرت ہے ۔ علامہ کے خیال میں صوفیہ نے فلسفہ اور مدہب کے ان دو مختلف مسائل کو ایک ہی سمجھ لیا اس لیے ان سے یہ علطی ہوئی ۔ مزید یہ کہ صوفیہ نے وحدت الوجود کی کیفیت تو محض ایک مقام بتایا یہ کہ صوفیہ نے وحدت الوجود کی کیفیت تو محض ایک مقام بتایا ہے اور اس کے آگے عدم محض ہے ۔ لیکن سوال یہ ہے کہ آیا بہ مقام ہے اور اس کے آگے عدم محض ہے ۔ لیکن سوال یہ ہے کہ آیا بہ مقام کسی حقیقت نفس الامری کو بھی واضع کرتا ہے یا نہیں ، مقام کسی حقیقت نفس الامری کو بھی واضع کرتا ہے یا نہیں ،

جو سالک پر طاری پورتی ہے محض ایک دھوکہ ہے اور مذہبی یا فلسفیاند اعتبار سے اس کی کوئی وقعت نہیں ہے اور اگر یہ کیفیت وحمدت الوجود ایک مقام ہے اور کسی حقیقت نفس الاس کو اس سے انکشاف نہیں ہوتا تو پھر اس کو معقولی طور در ثابت کرد بھی نے سود ہے ۔

علامہ اقبال نے بعض اقوال جو وحدت الوجود کے قائل صوفیہ سے منسوب ہیں اور ان کے معنی عام طور پر اتحاد و انصال کے لیے جائے ہیں ، ایک دوسر سے مفہوم میں ایے ہیں ۔ فرمانے ہیں : ا

''عالم اسلام نے بھی جب آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد کے مطابق کہ انسان اپنے اندر اخلاق اللہیہ پیدا کر بے مذہبی مشاہدات اور واردات کی طرف قدم بڑھایا نو جبسا ک مطالعے سے پتہ چلتا ہے ، اس تقرب و اتصال کی ترجانی کچا اس قسم کے اقوال میں ہوتی رہی مثلاً 'اناالحق' یا 'اناالدھر 'میں ہوں قرآن ناطق' (علی) 'ما اعظم شانی' (بایزید) ، لہلذ اسلامی تصوف کے اعللی مراتب میں اتحاد و تقرب سے یہ مقصود نہیں تھا کہ متناہی خودی لامتناہی خودی میں جذب ہو کر اپنی ہستی فنا کر دے بلکہ یہ کہ لامتناہی متناہی آغوش عبت میں آ جائے۔

..ولانا روم نے کیا خوب کہا ہے:

علم حق در علم صوفی کم شود این سخن کے باور مردم شود ا

ې . سکر و صحو

سکر کی تعریف صوفی یوں کرتے ہیں : ''

و 1 - تشكيل جديد اللهيات اسلاميه ، ص ١٩٩ -

٠٠ - سر دلبران ، محوله بالا ، ص ١٩٨ -

وهمیرت و وحشت ، وولم و غایت بیخودی و ملهوشی و تعطل عقل جو مشاہدۂ جال معشوق کا نتیجہ ہو ، یہ وہ حالت ہے جو غببت سے تقویت پاتی ہے اور طرب و التذاذ کا باعث ہوتی ہے ۔''

اور صعو کی تعریف ہے:

ودعارف کا غیبت سے احساس کی جانب واپس آنا ۔ اللہ

صوفیہ کے بعض گروہ سکر کے اور بعض صحو کے قائل ہیں۔ مثلاً سلسلہ طیفوریہ کے صوفی سکر کے قائل ہیں۔ ان کے بارے میں صاحب کشف المحجوب کا بیان ہے:"

''این گروه تولی با بویزید طیغور بن عیسلی البسطامی (رحمةالله علیه) کنند و و ن از رؤساء متصوف بود و از کبراه انشان و طریق و ن غلبه و سکر بود ۔"

سکر اور صحوکی نعریف یہ ہے:

''سکر و غلبه عبارتیست کے ارباب معانی کردہ اند از علبہ' محبت حق تعالی و صحو عبارتے از حصول مراد و اہل معانی را اندرین معی سخن بسیار سن ۔''

اس کے بعد فرمانے ہیں ایک گروہ ایسا ہے جو سکر کو صحو پر ترجیع دیتا ہے جیسا کہ طیفوریہ سلسلے کے بعض اکابر ہیں اور ایک گروہ صحوکو سکر پر نرجیع دینا ہے جیسا کہ فرقہ ٔ جنیدیہ ۔ ان کے بارے میں صاحب کشف المحجوب کا بہان یہ ہے : ۲۲

''اما الجنیدیہ ، تولی جنیدیان بابوالقاسم الجنید بن محمد ' ''کنند (رضی اللہ نعالئی عند) و اندر وقت وے

<sup>،</sup> ۲ - ایضاً ، ص ۲ - ۲ -

٣٢ ـ كشف المحجوب ، محوله بالا ، ص ٢٢٩-٢٩ - .

۲۳ ـ ايضاً ، ص ۲۳۵ ـ

ورا طاؤس العلم الخام المناه این طائفه و امام الایمه ایشان بود ، طریق و مد مبنی بر صحو است بر عکس طیفوریان ، و اختلاف و محافقه آمد و معروف ترین مذاهب و مشهور ترین مذهب ویست و مشائخ من (رحمة الله علیه) جمله جنیدی بوده اند ـ"

صاحب کشف المحجوب کا اپنا مسلک بھی جنیدیہ یعنی صحو کا ہے۔ انھوں نے حسین بن منصور حلاج کا ایک واقعہ بیان کیا ہے کہ وہ اپنے پیر طریقت عمرو بن عبان سے تبرا کر کے جنید (رحمة الله علیہ) کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے دریافت فرمایا کیسے آئے۔ جواب دیا ''تا باشیخ صحبت کنم" شیخ نے جواب دیا ''ما وا با مجانین صحبت نیست کہ صحبت یا صحت باید۔" یعنی میں دیوانوں اور مجنونوں سے صحبت نہیں رکھتا کہ صحبت رکھنے کے لیے صحت درکار ہے۔ گویا جنید (رحمة الله علیہ) کے نزدیک منصور مخبوط الحواس تھے۔ جنید (رحمة الله علیہ) کا اپنا قول ہے منصور مخبوط الحواس تھے۔ جنید (رحمة الله علیہ) کا اپنا قول ہے منصور عبارت از صحت حالست باحق ۔"م

ظاہر ہے علامہ اقبال رحمة الله علیہ حالت صحو کو حالت سکر پر نرجیح دیتے ہیں اور اس کا اعتراف ان کی تحریروں میں موجود ہے۔

س ۔ رضا

صوفیہ نے رضاکی تعریف یوں کی ہے :"

و'الله تعالی پر اعتباد کلی رکهنا اور اس کے ہر برتاؤ سے خوش رہنا ، اس کا ادنلی مرتبہ صبر ہے اور اعلی مرتبہ تسلیم ۔''

م ب \_ ایضاً ، ص ه ۲۰۰۰ \_

چې - سر دليران ، عوله بالا ، ص ۸ع۱ -

صوفید سیر فراء محاسبید جن کا سلساد ابو عبدالله الحارث بن الاسد کی پہنچتا ہے ، رضا کو جملہ مقامات سے اعلی قرار دیتے ہیں ۔ " محاحب کشف المحجوب علی لکھنے ہیں کہ رضا دو طرح کی ہے :

وبکے رضائے خداوند از بندہ و دیگر رضائے بندہ از خداوند نعاللی و تقدس ۔''

''اما حقیقت رضائے خداوند عزو جل ارادت ثواب و نعمت و کرامت ہندہ باشد و حقیقت رضائے بدہ اقامت بر قرمانہائے وے و گردن نہادن مر احکام ویرا ، پس رضائے خداوند تعالفی مندم است ہر رضائے بندہ ۔"

صاحب کشف المحجوب نے اس مسئلہ کو نہایت نفصیل سے لکھا ہے اور اس میں اختبار کی محث بھی آگئی ہے۔ علامہ اقبال کا نقطہ نظر اس داب میں ان کے اُس مشہور شعر سے واضح ہے:

خودی دو کر بلند اینا کہ پر نقدیر سے پہلے خدا بندے سے خود پوچھے بتا نیری رضا کیا ہے

#### ۾ ۔ فقر

اس موضوع پر ہم چلے تفصیل سے اظہار خیال کرچکے ہیں ، صوفیہ کا عام مسلک یہ ہے کہ نونگری پر محتاجی کو ، کثرت پر قلت کو ، آرام پر تکلیف کو برجیح دیتے ہیں۔ اقبال اس حد تک ان چیزوں کی تردید کرتے ہیں جہاں ان سے خودی کو ضعف چنچتا ان چیزوں کی تردید کرتے ہیں جہاں ان سے خودی کو ضعف چنچتا ہے لیکن فقر کے اس تصور کو جس میں قناعت اور خودداری کے ساتھ توکل ہو بصارت اور بصیرت کے لیے ضروری سمجھتے ہیں:

٣٦ ـ كشف المحجوب ، محولہ بالا ، ص ٢١٩ ـ

ے - ایضاً -

گرچه باشی از خداوندان ده فقر را از کف مده ، از کف مده ، از کف مده ایست سوز او خوابیده در جان تو بست ایس کهن مے از نیاگان تو بست! در جهان جز درد دل سامان مخواه! نعمت از حق خواه و از سلطان مخواه! اے بسا مرد حق اندیش و بصیر میشود از کثرت نعمت ضریر! کثرت نعمت ضریر! کثرت نعمت ضریر! کثرت نعمت شرید! کثرت میآرد نیاز از دل برد ایاز از دل برد بالها اندر جهان گردیدهام سالها اندر جهان گردیدهام!

(جاوید نامه ، ۲۳۲)

با تو گویم معنی این حرف بکر غربت دین نیست فقر ابل ذکر

## قرب و محبت اللهي

اس موضوع پر صوفیہ نے بہت کچھ لکھا ہے اور اس کی کچھ تفصیل ہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں ۔

قرب و بعد کی تعریف صوفیانہ اصطلاح میں یوں ہے:^\*

''قرب صفات النہی سے متصف ہونا ، سیر قطرہ مجانب دریا ، رفع تعینات ، حجاب خودی کا آٹھنا ۔''

۲۸ - سر دلبران ، محوله بالا ، ص ۲۸۰-۲۸ -

اور 'بعد' تقید بھیود صفات بشری ، لذات نفسانی میں گرفتار رہ کر مبداء حقیقی سے دوری اور حقیقت حال سے بے خبری میں رہنا ۔ انسان اپنے سے جننا قریب ہے حَقّ سے اتنا ہی دور ہے۔ یہ قرب و بعد مکانی نہیں بلکہ صفاتی و حالی ہے۔

صوفی کہنے ہیں کہ قرب کا حصول نور اللمی کے بغیر میسر نہیں ہوتا ، اس نور کے ہرتو سے سالک کی ہستی مجازی دور ہو کر ایر تقرب شہودی حاصل ہوتا ہے۔

علامہ اقبال ان معنوں مبی اس تقرب با قرب شہودی کو فبول نہیں کرتے جہاں سالک کی ذات اس کی خودی معدوم یا ضم ہو جائے ۔ ہاں جیسا کہ انھوں نے لکھا ہے شہود میں تجربے کی آخری منزل ان کے نزدیک عبدیت ہے جس کا ذکر حضرت مجدد الف ثانی نے بھی فرمابا ہے ۔ قرب و محبت اللهی کے باب میں علامہ کے بعض اشعار یہ ہیں :

بی مع الله بر کرا در دل نشست از جوان مردے طلسم من شکست

گر تو خواهی من نباشم درمیان لی مع الله بازخوان از عین جان

(جاوید نامه ، ص ۲۹)

علامہ اپنے ایک مکتوب میں خواجہ حسن نظامی کو لکھتے ہیں : "

'آپ کو یا دہوگا کہ جب آپ نے مجھے''سرالوصال'' کا خطاب
دیا تھا تو میں نے آپ کو لکھا تھا کہ مجھے ''سر الفراق"
کہا جائے ۔ اس وقت میرے ذہن میں ہی امتیاز تھا جو

و ۲ - خطوط اقبال مراتبد رفيع الدين، باشمى ، مكبد خيابان ادب لاپور، درور، عن ص ١١٦-١١٠ -

الله الله قانی نے کیا تھا۔ آپ کے تصوف کی اصطلاح میں اگر میں اپنے مذہب کو بیان کروں تو یہ ہوگا کہ شان عبدیت انتہائی کال روح انسانی کا ہے اس سے آگے اور کوئی مرتبہ یا مقام نہیں ، یا محی الدین ابن العربی کے انفاظ میں علم معض ہے۔ بالفاظ دیگر یوں کہیے کہ حالت سکر منشائے اسلام اور قوانین حیات کے مخالف ہے اور حالت صعو جس کا دوسرا نام اسلام ہے قوانین حیات کے عین مطابق ہے اور رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کا منشاء یہ تھا کہ ایسے اور رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کا منشاء یہ تھا کہ ایسے آدمی پیدا ہوں جن کی مستقل حالت کیفیت صحو ہو۔ آدمی پیدا ہوں جن کی مستقل حالت کیفیت صحو ہو۔ یہی وجہ ہے کہ رسول کریم صلی الله عایہ وسلم کے صحابہ نیمی وجہ ہے کہ رسول کریم صلی الله عایہ وسلم کے صحابہ میں صدیق و عمر تو بکثرت ملے مگر حافظ شیرازی کوئی نظر نہیں آتا ۔''

# اس خط کے آخر کی عبارت یہ ہے:

"توآن کی تعلیم کی رو سے وجود فی الخارج کو ذات باری سے نسبت اتحاد کی نہیں بلکہ مخلوقیت کی ہے۔ اگر قرآن کریم کی نعلیم یہ ہوئی کہ ذات باری کثرت نظام عالم میں دائر و سائر ہے تو کیفیت وحدت الوجود کو قلب پر وارد کر سکنا مذہبی زندگی کے لیے نہایت مفید ہوتا ، بلکہ مذہبی زندگی کی آخری منزل ہونی ، مگر میرا عقیدہ یہ ہے منہ یہ قرآن کی تعلیم نہیں ، اس کا نتیجہ ظاہر ہے کہ میرے نزدیک ہر کیفیت قلمی مذہبی اعتبار سے کوئی فائدہ نہیں رکھتی اور علم العیات کی رو سے یہ ثابت کیا جا سکتا ہے کہ اس کا ورود حیات انسانی کے لیے فردی اور ملی اعتبار سے مشر ہے مگر علم العیات کی رو سے اس پر بعث کرنا بہت مضر ہے مگر علم العیات کی رو سے اس پر بعث کرنا بہت نفر میں العیات کی رو سے اس پر بعث کرنا بہت نفر میں العیات کی رو سے اس پر بعث کرنا بہت نفر میں العیات کی رو سے اس پر بعث کرنا بہت نفر میں العیات کی رو سے اس پر بعث کرنا بہت نفر میں کہوں گا۔"

اس سے یہ بات صاف ظاہر ہو جاتی ہے کہ تصوف یا صوفیانہ مشاہدے ، تجربے یا کیفیت کو علامہ اقبال اسی وقت تک اور اسی حد تک تسلیم اور قبول کرنے کے لیے تیار ہیں جب وہ علم الحیات کی دو سے ثابت ہو کے اور حیات انسانی کے لیے فردی اور ملی اعتبار سے سفید ہو ۔ دوسری بات نو سمجھ میں آتی ہے لیکن پہلی بات اتنی واضع میں ۔ علامہ اقبال خود صوفیانہ مشاہدے کی بحث میں یہ سلیم کر چکے ہیں کہ اس مشاہدے اور تجربے کو سمجھنے ، جانچنے ، ہر کھنے یا اس کی اہمیت و حقیقت کا تعین فاسفہ یا ایسے علوم کے ذریعے سے ممکن نہیں ہے جن کا تعلق ادراک بالعواس سے براہ راست ہے اور جو تعقل اور منطقی استدلال ، استخراج یا فلسفہ کی بیداوار ہیں ۔ علامہ خود ایسی صورتوں کو نسلیم کرتے ہیں جن کی علم الحیاتی نوجیہہ و تشریج نہیں ہو سکتی نسلیم کرتے ہیں جن کی علم الحیاتی نوجیہہ و تشریج نہیں ہو سکتی مشکر مراقبہ جس کی تعریف صوفیا یوں کرتے ہیں :

ادل کی با سوا سے نگمہانی ، دل میں مقصود کے تصور کی عافظت کرنا ، بندہ کا اپنے علم کو بغرض فیضان علم قلسی حق تعاللی کی جانب رجوع کرنا ۔"

ہوں علامہ دہلی میں دوم غالب کی نقریب کے لیے علامہ سے پیغام کی درخواست کی گئی ، خواجہ حسن نظامی کو اس سلسلے میں لکھتے ہیں:\*\*

وردو سال سے علیل ہوں:

سخن اے ہمنشین از سن چہ خواہی کہ سن با خویش دارم گفتگوے

مراقبه کیا تو مرزا ہرگوہال نفتہ مرحوم کی روح سامنے آگئی اور

<sup>.</sup> ٣ ـ خطوط اقبال ، محوله بالا ، ص ، ٢ . ـ

دلی والوں کے لیے یہ دو شعر نازل کرکے غائب ہوگئی:

درین محفل کہ افسون ِ فرنگ از خود ربود او را نگاہے پردسوز آور ، دلے دانائے راز آور

معے این ساقیان لالبرو دوقے عی بخشد ز فیض حضرت عالب بہان پیاند باز آور"

یہ چند مثالیں ہم نے اس لیر نقل کیں تا کہ یہ ظاہر ہو جائے کہ علامہ اقبال یہ نو نفس تصوف کے مخالف تھے نہ اس روسانی بجربے ، مشاہدے ، کیفیت اور حال کے منکر تھے جسے ، صوفیانہ بجربہ کہتے ہیں بلکہ وہ آن اصطلاحات کو بھی بکثرت استعال کرنے ی جو صوفیانہ اصطلاحات ہیں ، ہاں ان کے مطالب و مفاہم کی دوجید وہ بعض صوفیوں کی نوجیہ اور تشریج سے مختلف عنوان سے کرتے ہیں (مثلاً وحدت وجود اور وحدت شہود) ایکن ان تشریحات میں بھی اکثر و بیشتر وہ اپنی تائید کے لیے صوفیائے کرام اور مفکرین اسلام کے اقوال و ارشادات ، آن کی تصریحات اور تشریحات کا حوالہ دیتے ہیں ۔ یہی سبب ہے کہ نبی کر بم صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام ، تاہمین ، تبع تاہمین سے لے کر دور اول کے صوفیہ تک اور پھر صوفیہ کے مختلف طبقات و ادوار کے بزرگان کرام کے حوالر اور آن کے اقوال و ارشادات آن کے کلام میں بکثرت ملتے ہیں اور یہ سلسلہ آن کے اپنے دور کے صاحبان حال تک منجنا ہے۔ وه طریق بیعت کے بھی قائل ہیں اور پسر و مرشد کی رہبری اور رہنائی کے بھی اور اس میں وہ ایک سلسلہ تصوف کے پاہند نہیں۔ وہ خود سلسلہ قادریہ میں بیعت تھے۔ مکن ہے یہ صوفیانیر اصطلاح میں بیعت تبرک ہبو ۔ یعنی ایسی پیعت جو بلوغ سے چلے اور شعور معاملات سے قبل کسی بزرگ یا صوف سے کی کئی ہو اور جس میں سالک کو یہ اختیار رہتا ہے کہ وہ پھر اپنی۔ روحانی تربیت، تزکیه نفس اور تصفیه باطن کےلیے کسی اور ہزرگ سے بھی بیعت کر سکتا ہے۔ وہ صوفیائے کرام کے مزارات پر حاضری بھی دیتے ہیں اور ان کے دوالہ یا وسیلہ سے طالب دعا بھی ہوتے ہیں ۔ اس کی متعدد مثالی آن کے آئلام نظم و نثرمیں موجود ہیں ۔ وہ ان صاحبان حال کے اس دنیا سے رخصت ہونے کے بعد بھی ان کے تصرف اور ان سے جاری ہونے والے فیض کو تسلم کرتے ہیں اور اپنے روسانی سفر میں وہ قدم قدم پر ان سے رہیری اور رہنائی حاصل کو ہے ہیں ۔ تصوف کے مسلک کی اہمیت پر بھی وہ بار بار زور دیتے ہیں اور موجودہ دور میں خاص طور پر اس کی ضرورت کی طرف ہوگوں کو متوجہ کرتے ہیں ۔ تاریخ اسلام میں ہر دور میں ان مردان خدا نے جس طرح دین مبین کی خدمت کی ، اسلام کا پیغام دور دراز گوشوں نکہ بھیلایا ، اس کی بکثرت مثالی آن کے كلام سين ماتى بين ـ خدست خلق جو ان بزرگون كا شيوه تها اقبال اس کی بھی تعریف کرتے ہو، ۔ سب سے بڑھ کو یہ کہ ان مردان خدا کی حق گوئی اور بیباکی کو وہ اعلنی کردار کا جوہر جانتے ہیں ۔ یہ وہ بزرگ نھے جن کے نزدیک سلطان جابر کے سامنے اعلان كلمه حق ايك برا جماد تها اور ايك نهين كئي مثالين علاسه اقبال کے کلام میں ایسے واقعات کی نائید میں موجود ہیں ۔ اللہ کے یہ نیک بندے اگر سلاطین امرا اور ارباب حل و عقد سے تعلق بھی فبول کرتے ہیں تو اس لیے کہ آن سے خلق خدا کو فائدہ چنچے اور وہ آن کی آمرانہ زور دستی سے کمزوروں اور ضعیفوں کو معفوظ رکھ سکس ۔ یہ لوگ تن کی دنیا اور دھن کی دنیا سے زیادہ من کی دنیا کی فکر کرتے ہیں ۔ علامہ اقبال کے نزدیک بھی ''آتا ہے دھن جاتا ہے دھن'' وہ بھی من کی دنیا میں ڈوب کر سراغ زندگی یا جائے كر تعلم ديتے اور تاقين كرتے ہيں ۔ يہ لوگ جو روحاني سلطنتوں کے فرسانروا ہوئے ہیں ، اپنے آپ کو درویش اور قلندر کہتے ہیں۔ ادرویش خدا مست جو شرق بروت بین نه غربی ـ علامه بهی باو بار

اپنے درویش ، نقیر اور قلندر ہونے پر فخر کرتے ہیں اور اس نقر و درویشی کا سلسلہ وہ صوفیائے کرام کی طرح رسول اکرم کی ذات بایرکات تک چنچائے ہیں اور جو کچھ بھی ''ستاع فقیر'' ہے وہ ان کے ہزدیک اسی کے فیض کا نتیجہ نے :

سرود رفته باز آید که ناید ؟ انسیم از احجاز آید که ناید ؟

سرآمد روزگار این فقیرے دگر دانائے راز آید کہ ناید

(ارمغان حجاز ص مر)

بمنزل کوش مانند می نو درین نبلی فضا بر دم فزون شو

مغام خویش اگر خواسی درین دهر بحق دل بند و راه مصطفلی رو

(ارسغال ص ۸۹)

بھی وجہ ہے کہ اقبال کے کلام میں عشق رسول کے نہایت واولہ انگیز اور مؤثر آثار ملتے ہیں بلکہ یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ عشق رسول آن کے فلسفہ اور فکر ، آن کے تصوف اور شعر سب کا مرکز و محور ہے ۔ عشق کو صوفیائے کرام نے اپنے افکار و خیالات میں جو اہمیت بخشی ہے اور اس کی جس طرح تشریج و تفسیر کی ہے اس کا پرتو علامہ اقبال کے کلام میں بھی ملتا ہے ۔ ہم اس کی تفصیل پہلے بیان کر چکے ہیں ۔ قاضی حمید الدین ناگوری من نے لکھا ہے "کہ مراتب طریق حسب ذیل ہیں:

(١) علم (٧) عمل (٣) نيت (٨) صدق (٥) عشق -

رم ـ سر دلبران محمله بالا ص ۲۶۹ -

اگر علامہ اقبال کے افکار و خیالات کا نجزیہ کیا جائے تو آب کے ہاں بھی مراتب طریق کچھ اسی طرح ہیں اگرچہ ان اصطلاحات کی تعریف وہ بعض صوفیہ سے مختلف کرتے ہیں۔ مثلاً ان کے جاں بھی علم نظر ہے نہ کہ محض خبر - عمل ان کی شاعری کا مزاج ہے بلکہ یہ کہنا درست ہوگا کہ اقبال (رحمۃ الله علیہ) کی شاعری شاعری اور فلسفہ کا بنیادی عنصر ہی حرکت با عمل (Dynamism) ہے اور زندگی کو ایک عمل مسلسل اور ایک حرکت مسلسل سے تعبیر کرتے ہیں اور عشق جو مراتب طریق میں اعلی ترین و تعبیر کرتے ہیں اور عشق جو مراتب طریق میں اعلی ترین و آخری مرنبہ بتایا جاتا ہے وہ علامہ کے بہاں بھی ان کے تصوف اور فکر پر غالب ہے۔

بعض حضرات نے علامہ اقبال کے تصور خودی کو آن کے تصوف کا بنیادی عنصر یا اساس بتایا ہے ۔ اگر تصوف سے مراد حیات اسانی کے مدارج و منازل ، حال و مقام ، مقصد و انجام ہو تو اقبال کے فلسفہ خودی کو بیشک ان کا تصوف یا فلسفہ تصوف یا آن کے تصوف کی فکری اساس فرار دے سکتے ہیں ۔ علامہ اقبال اپنے اس فلسفے کے ماخذ کا ذکر کرتے ہوئے پروفیسر نکلسن کے نام لکھتے ہیں:

''اسرار کا فلسفہ مسلمان صوفیا اور حکم کے افکار و مشاہدات سے ماخوذ ہے۔''

اس لیے یہاں علامہ اقبال کے اس خاص مسلک یا آن کے فلسفہ خودی کا مختصر جائزہ لینا ضروری ہے۔ مثنوی اسرار خودی اور رموز بیخودی کے عنوانات ہی تصوف کے تاریخی ، تہذیبی اور فکری پس منظر کی طرف نشان دہی کرتے ہیں ۔ اسرار و رسوز کی اصطلاحیں تصوف کہتے ہیں : "

٣٣ - ايضاً ص ١٨٠ -

'جس طرح عالم کبیر یعنی کائنات میں بہت مظاہر اور اساء بیں مثلاً عقل اول ، اور قام اعلیٰ اور نور اور نفس کئی اور لوح عفوظ وغیرہ اسی طرح عالم صغیر یعنی انسان میں بہت مظاہر و اساء بیں اور باعتبار ظہور مراتب کے ان اساء کے اصطلاحی نام یہ ہیں:

## اور سر کی تعریف یہ ہے:

روسر اس لیے کہتے ہیں کہ اس کا نور صرف صاحب دل اور اسخین فی العلم' ہی کو معلوم ہوتا ہے ۔''

علامہ افبال بھی یہ فرمائے ہیں کہ صاحب دل ہی بر حقیقت و معرفت کا انکشاف ہوتا ہے ۔ مثنوی نے سرنامہ کے اشعار:

دی شبغ با چراغ به ی گشت گرد شهر کز دام و دد ملولم و انسام آرزو ست زین به مربان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزو ست گفت که یافت می نشود جسته ایم اما گفت آنکه یافت می نشود آنم آرزو ست

یہ اشعار سولانا جلال الدین روبی (رحمۃ اللہ علیہ) کے ہیں جو علامہ اقبال کے پہر و سر شد اور آن کی فکر و فن کے رہبر و رہ نما ہیں . ان اشعار کی روح پر غور کرنے سے ظاہر ہے کہ شیخ چراغ اے کو انسان کی تلاش میں نکلتا ہے۔ چراغ کی علامت بڑی معنی خیز ہے اور نور و چراغ کو پی معرفت کا وسید، بتایا ہے۔ اللہ نعالی خود نور انساموات و الارض ہے۔ یہی نور معرفت انبیا علیهم السلام اور خاصان خدا کے فلب کو منور کرتا ہے۔ تخلیق کائنات کا مقصد انسان کی تخلیق ہے ، جسے تحلیفت اللہ فی الارض کا منصب جلیلہ عطا ہوا ہے ۔ یہی ادسان السان کامل اور مرد مومن ہے۔ یہی مقصود حیات اور مقصد گردش روزگار ہے۔

شنوی کی ممہید میں ہی سولانا روم کے فیض کا اعتراف ہے:

پیر روسی خاک را اکسیر کرد از غبارم جلوهها تعمیر کرد ذره از خاک بیابان رخت بست با شعاع آفتاب آرد بدست

پیر روسی :

ع کو مجرف بہلوی مرآن نوشت

خواب مبن ظاہر ہوتے ہیں اور فرمانے ہیں :

گفت اے دیوانہ ارباب عشق جرعہ گیر از شراب ناب عشق بون بون بون بون میشد بر سر ، دیدہ بر نشتر بزن

اس نصیحت کا یہ اثر ہوا :

برگرفتم پرده از راز خودی وانمودم سرِ اعجاز خودی

خودی کا لفظ علامہ کے بہاں اس کے عام اور رامج معنوں یعنی

غرور ، تکبر ، کبر و ناز ، خود پسندی ، محود غرضی وغیره <u>ت</u> معنوں میں استعال نہیں ہوا ہے ۔ اقبال کی مراد خودی سے وہ مرک یا نقطہ ہے جو اصل حیات اور قوت حیات ہے اور جس پو نظ عالم کی بنیاد اور اساس قائم ہے۔ بعض صورتوں سے خودی ک عَویت پہنجتی ہے اور بعض سے ضعف ۔ پروفیسر رشید احمد صدیم نے بڑی خوبی سے چند جملوں میں یہ مفہوم یوں واضع کبا ہے:۔ ''دعویل یہ ہے کہ نظام عالم کی بنیاد خودی پر ہے ، ار ہر وجود کا تعین اسی نسبت سے ہ**ے جس نسبت** سے اس خودی کو استحکام و استواری ہے۔ ہر چیز کا مدار و نعا اس چیز کے مستقل وجود سے ہے ۔ جس وقت وہ چیز اپ وجود سے غافل ہوئی اس پر ایک دوسری حقیقت یا تعر حقیقت کا اطلاق ہوگیا ۔ اس طور پر تعین وجود استحکام وج پر منحصر ہے ۔ استحکام کا نہ رہنا اس چیز کو تعلق تع سے محروم کر دیتا ہے اور جب نعین باقی نہ رہا نو وجود تغیل معدوم ہوگیا ۔ اس راز کو اقبال نے چند مثالوں . واضع کیا ہے :۔

"چون حیات عالم از زور خودی است پس بقدر استواری زندگی است کوه چون از خود رود دریا شود شکومسنج جوشش دریا شود موج تا سوج است در آغوش بحر می کند خود را سوار دوش بحر

به به بهام اقبال ، رشید احمد صدیقی مشموله اقبال معاصران کی نظر میر مرتبه پروفیسر سید وقار عظیم مطبوعه مجلس نرقی اهب ، لامور طبع اه سی ۱۳۸۰ -

گر بفطرت مختماتر بودے نگین از جراحتہا بیاسودے نگین''

مثنوی کے چلے ہی عنوان میں اس کی تفصیل میں جت سے اشعار ہیں اور اس موضوع ہر اتنا لکھا جا چکا ہے کہ اس کا اعادہ طوالت کا باعث ہوگا ۔ صرف چند اشعار نقل کیے جاتے ہیں:

میکشد از قوت بازوے خویش تا شود آگاه از نیروئے خویش

خودفریبی ہائے او عین حیات ہمچو کل ار خون وضو عین حیات

بھر یک کل خون صد گلشن کند از پئے یک نغمہ صد شیوں کند

اور مقصد اس کا کیا ہے؟

خامہ او نقش صد امروز بست نا بیارد صبح فرداے بدست

شعلههائے او صد ابراہیم سوخت تا چراغ یک محمد ص برفروخت

دوسرا عدوان ہے: ''حیات خودی از تغلیق و تولید مقاصد است ۔''

اس عنوان کا خلاصہ ان چند اشعار میں دیکھیے :

زندگی در جستجو پوشیده است اصل او در آرزو پوشیده است آرزو را در دل خود زندهدار تا نگردد مشت خاک تو مزار

طاقت پرواز بخشد خاک را خضر باشد موسی ادراک را دل ز سوز آرزو گیرد حیات غیر حق میرد چو او گیرد حیات ا ز تخلیق مقاصد زنده ایم از شعاع آرزو تابنده ایم

اگلا عنوان ہے ''خودی از عشق و محبت استعکام می پذیرد ۔''

ہم اس کی تفصیل تصوف کی بحث میں لکھ آئے ہیں اور علامہ اقبال نے وہ اشعار بھی پیش کر چکے ہیں جن سے آن کے نقطہ نظر کی وضاحت ہوتی ہے ۔ مختصراً یہ کہ :

عاشقی آموز و محبوب طلب چشم نوحے قلب ایوب طلب کیمیا پیدا کن از مشت کلے بوسہ زن بر آستان کاملے شمع خود را بہجو رومی برفروز روم را در آتش تبریز سوز

اور وہ محبوب کون ہے:

ہست معشوقے نہان اندر دلت چشم اگر داری بیا بنا مت

عاش**قان** او ز خوبان خوبتر خوشتر و زیباتر و محبوبنر دل ز عشق او توانا می شود حاک سمدوش ثریا سی شود

خاک نجد از فیض او چالاک شد آمد. آندر وجد و بر افلاک شد

در دل مسلم مقام مصطفلی است آبروئے ما زنام سصطفلی است

اس کے بعد نعب رسول کریم م کے وہ انتظار بین جن کو ہم پہلے نفل کر چکے ہیں۔

اگلا عنوان ہے: "در بہان ابنکہ خودی از سوال ضعیف می گردد ۔"

اس نفسدل ہم فعر کے سلسلے میں لکھ آئے ہیں۔ ہاری زبال میں نعیر اور گداکر یا سوالی ہم معنی سمجھے جانے ہیں۔ نصوف میں دا اقدال کے جان فعر کے معنی فقر غبور کے ہیں۔ فقیر عتاج ، محروم اور معدور کے معدوں میں نہیں بلکہ:

امے خنک آن نشنہ کاددر آفتاب
می بخواہد از خضر یک جام آب
نر جبین از خجلت سائل نشد
شکل آدم ماند و مشت کل نشد
زیر گردون آن جوان ارجمند
میرود مثل صنویر سربلند
در تهیدسنی سود خوددارنر

اس کے بعد عنوان ہے :

''در بیان اینکه چون خودی از عشق و عبت محکم میگردد قوائے ظاہرہ و مخفیہ' نظام عالم را مسخر سی سازد ۔'' اس بعث کا خلاصہ یہ ہے کہ عشق کا نتیجہ واماندگی ، سردگی ، مہجویی ، محروسی ، اضمحلال نہیں بلکہ :

> از محبت چون خودی محکم شود قوتش فرمانده عالم شود

پنجه ٔ او پنجه ٔ حق میشود ماه از انگشت او سق سیشود

در خصومات جهان گردد حکم نابع فرمان او دارا و جم

اس کے بعد حضرت ہوعلی فلندر کا وہ واقعہ نظم کیا ہے جسے ہم نفل کر چکے ہیں اور جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مردان خدا جو حق بین و حق آگاہ ہوتے اور جو بظاہر اسباب ظاہری ، شان و شوکت اور قوت و عظمت سے محروم ہوئے ہیں ، آن کی ہیبت اور جلال سے سلاطین وقت کانپتے اور لرزہ براندام رہتے ہیں ۔ اس کے بعد عنوان ہے: ''حکایت درین ، منی کہ مسئلہ ' نفی خودی از مخترعات اقوام مغلوبہ ' بنی نوع انسان است کہ باین طریق مخفی اخلاق اقوام غالبہ را ضعیف می سازند'' ۔

مثنوی کا یہ حصہ نہایت اہم اور دراصل اس مثنوی کا محرک یا محور ہے۔ علامہ اقبال اور دوسرے علماء ، سورخین اور فلاسفروں نے تاریخ اسلام کا جائزہ لبتے ہوئے مسلمانوں کے عروج اور زوال کی داستان کا بڑے غور سے مطالعہ کیا ہے۔ دو باتیں

صاف طاہر ہیں۔ اسلام کے دور عروج میں سسلان ایک 'قوم غالب، تھی ۔ اس وقت کی دنیا کی عظیم ترین سلطنتوں میں سلطنت روم اور سلطنت ایران کو انھوں نے اپنے قدموں سے روند ڈالا تھا۔ تهذیب و تمدن ، آئین سباست و رندبر ، تجارت و صنعت ، سیر و سفر علمی تحقیق و تفتیش ، غرض انسانی زندگی کا کوئی پهلو ایسا نه تها جس میں مسلمانوں نے قابل قدر اضافہ نہ کیا ہو اور اس کے بعد أنك دور زوال آيا ـ يم زوال محض كسى ايك سلطنت يا حكومت سے محرومي كا نتيجه نه تها بلكه خود اسلامي سلطنتون كا زوال مسلمانون کے ذہنی اور فکری قویل کے مضمحل ہونے کا نتیجہ تھا جس کا اصلی سبب یہ تھا کہ جب اسلام پھبلا اور مسلمانوں کو دنیا کے دوسرے حصوں کے رہنے والوں اور ان کے افکار و خیالات سے واسطہ بڑا تو قدرتی نتیجہ کے طور پر وہ نسی نہ کسی حد تک ان افكار و خيالات سے متأثر ہوئے ۔ يہ افكار و خبالات خواہ دور قديم میں یونای فلسفیوں کے نظریات ہوں یا ایرانی مفکرین کے خیالات یا پندی ، بده اور ویدانت فلسفه یا دور جدید میں بعض مغربی مفکرین کے نظریات ان کے عمل اور رد عمل سے مسلمانوں کے اپنے افکار و خیالات میں بعض ایسے عناصر شامل ہوگئےجن کا سراغ قرآن حکم، احادیث دبوی ، اقوال و اعال صحابہ میں نہیں ملتا بلکہ ان میں سے بعض صریحاً اسلام کی روح کے منافی ہیں۔ اس کی کچھ محث ہم تصوف کے ناریخی پس منظر کے آغاز میں یونانی ، ایرانی اور ہندوستانی ماخذات کے عنوان سے کر چکر ہیں۔ اس کا ایک سبب علامہ اقبال کے بقول یہ نھا کہ مسلمانوں میں قرآن حکم کی بصیرت کم ہوگئی نھی اور اگر ہم مجبثیت مسلمان زندہ رہنا چاہیں تو 'جزبه قرآن زیستن' اور کسی طرح ممکن نهیں ۔ خطبات میں ارشاد فرمائے ہیں :

بهرب تشكيل جديد الميات اسلاميد ، محوله بالا ، ص بهـ هـ ـ

وافلیمفد یونان کی حیثیت داریخ اسلام مین ایک زیردست ثقافتی قوت کی رہی ہے لیکن جب ہم علم کلام کے ان مختلف مذاہب پر نظر ڈالتے ہیں جن کا ظہور فلسفہ یونان کے زیر اثر ہوا اور ان کا مقابلہ قرآن پاک سے کرتے ہیں تو یہ اہم حقیقت ہارے سامنے آ جاتی ہے کہ یونانی فلسفہ نے مفکرین اسلام کے مطحے نظر میں اگرچہ ہوت کچھ وسعت پیدا کو دی تھی مكر بحيثيت مجموعي قرآن محيد مين ان كي بصعرت محدود بهوكر رہ گئی ۔ سقراط کی توجہ صرف عالم انسانی پر تھی ۔ اس کے نزدیک انسان کے مطالعے کا بہترین سوضوع انسان ہی ہو سکتا ہے نہ کہ نباتات و حشرات یا ستاروں کی دنیا ، مگر اس سے کس قدر مختلف ہیں قرآن ہاک کی تعلیات جس کا ارشاد ہے کہ شہد کی مکھی ایسی حقر شے بھی وخی الئمی سے بہرہور ہوئی اور جس نے بار بار اس امر کی دعوت دی کہ ہواؤں کے مسلسل تغیر و تبدل کا مشاہدہ کیا جائے ، نیز دن رات کے اختلاف ، تاروں بھرے آسان اور بادلوں کا جو فضائے لامحدود میں تیریے پھریے ہیں ۔ سقراط کے شاگرد رشید افلاطون کو بھی ادراک بالحواس سے نفرت ہی رہی ۔ اس کا خیال تھا ادراک بالحواس سے کوئی حقیقی علم تو حاصل نہیں ہوتا قاہم اس کی بناء پر ہم ایک رائے قامم کر سکتے ہیں ۔ برعکس اس کے قرآن مجید نے سمع و بصر کا شار اللہ تعالمی کے گراں قدر انعامات میں کیا اور عنداللہ اپنے اعال و افعال کا ذمہ دار ٹھمرایا ۔ یہ حقیقت تھی جسے شروع کے مسلمانوں نے قرآن محید کے سطالعے میں یونانی ظن و تخمین سے مسحور ہوکر نظر انداز کر دیا۔ بہ الفاظ دیگر انھوں نے اس کا مطالعہ بھی فکر یونان ہی کی روشنی میں کیا اور بھر کھیں دو سو برس میں جا کر سمجھے اور وہ بھی پورے طور سے نہیں کہ قرآن پاک کی زوح اساساً یونانیت کے سنانی ہے ۔''

یوفائی فلسفہ کے رد میں مساانوں نے بالخصوص متکلمین نے بہت کچھ لکھا اور بقول علامہ اقبال بعض مساانوں میں ایک طرح کی ذہنی بغاوت اس رجعان کے علاف پیدا ہوئی۔ علامہ اقبال صوفیہ اور متکلمین کی اس خدمت کی طرف اشارہ کرنے ہیں لیکن ساتھ ہی یہ تعریکی اتنی بارآور نہیں ہوئیں جتنا ضروری تھا کبونکہ بعض حدود ، قبود اور علائق ایسے تھے کہ اسلام کی تشکیل اللہیات کی کوششوں کو پوری طرح قوت حاصل کرنے اور پھلنے بھولنے کے مواقع نہیں دلمے اور ایک حد تک یہ سلسلہ اب نک جاری ہے۔

ان افکار و خیالات و مسائل میں سے جو علامہ اقبال کے نزدیک روح اسلام کے منافی اور نعلیات قرآن کے مخالف ہیں نفی خودی کا ایک مسئلہ ہے جو بقول ان کے اقوام مغلوبہ نے ایک حکمت کے طور پر مسلادوں کے افکار و خیالات میں داخل کیا تاکہ ان کی موت عمل مفلوج ہو جائے اور اقوام مغلوبہ کو ان کے غلبہ سے نجات میل سکے ۔ علامہ افبال نے افلاطون یونانی کو اس غلبہ سے نجات میل سکے ۔ علامہ افبال نے افلاطون یونانی کو اس مسلک گوسفندی کا ایک علمبردار بتایا ہے ، جس کے افکار کا اسلامی تصوف اور مسلمانوں کی ادبیات پر گہرا اور دور رس اثر اسلامی تصوف اور مسلمانوں کی ادبیات پر گہرا اور دور رس اثر ہڑا ہے ۔ چنانچہ اگلے عنوان میں ہے :

''در معنی اینکه افلاطون یونانی که تصوف و ادبیات اسلامیه از افکار او اثر عظیم پزیرفته بر مسلک گوسفندی رفته است و از تخیلات او احتراز واجب است ـ''

افلاطون کی تعلیات بقول علاسہ اقبال کیا ہیں ؟

ووگفت سر زندگی در مردن است نسم را صد جلوه از افسردن است

بر تخیلهائے ما فرمانرواست جام او خواب آور و گیتی رہاست کوسفندے ہو لباس آدم است

حکم او برجان صوفی محکم است

منکر استگامهٔ موجود گشت خالق اعبان نامشهود گشت

رنده جان را عالم امکان خوش است مرده دل را عالم اعبان خوش است

علامہ اقبال کا نقطہ نظر یہ تھا کہ کمام انسانی جد و جہد ، اس کے اعال و افکار کا انجام اور مقصد خواہ انفرادی سطح پر ہو یا اجتاعی اور قومی سطح پر حیات اور زندگی ہے ۔ اس لیے اس کا فلسفہ و حکمت ، اس کی تعلیم و تدریس ، اس کی سیاست اور قانون ، اس کے علوم و فنون سب کو اسی ایک مقصدکا تابع ہونا چاہیے اس لیے کسی بھی علم و فن کی قدر و قیمت اور اہمیت کا اندازہ اس سے لگانا چاہیے کہ وہ کہاں نک حیات آفریں ، حیات افروز یا حیات پرور ہے اور نہاں تک مصاف زندگی میں سیرت فولاد پیدا کو نے کی صلاحیت رکھتا ہے ۔ اس کے برعکس جو فلسفہ یا نظریہ حقیقت سے گریز ، زندگی سے فرار اور مصاف زندگی سے روگردانی کی تعلیم دے وہ زہر قاتل سے فرار اور مصاف زندگی سے روگردانی کی تعلیم دے وہ زہر قاتل ہے ۔ اسی لیے علامہ کے نزدیک والعلم للعلم ، (Sake of Art for the) کا جالیاتی تصور بھی زمانہ تنزل کی ایجاد ہے جس کا مقصد انسان کو ذوق حیات اور جذبہ عمل سے غروم

َ ٽر **دينا ہے ۔''**اِ

مثنوی کا اگلا عنوان نهایت اهم ہے ۔ یہ ہے "در حقیقت شعر و اصلاح ادبیات اسلامید" ۔

یہ ایک نہایت اہم مسئلہ ہے کہ تصوف نے شعر و ادب کے ذریعے سے مسلمانوں کے معاشرے اور ان کی حیات ملی کو جس طرح ستأثر کیا علامہ کے نزدیک چونکہ شعر اپنی تاثیر میں فلسفہ اور کلام نثر سے زیادہ زود اثر اور تہہ نشین ہوتا ہے اس لیے اس کا حلقہ اثر رسم بھی ہوتا ہے اور دور رس بھی، جونکہ عجمی تصوف اور ہندی نصوف دونوں کے اظہار خیال کا ایک ذریعہ اور وسیلہ فارسی اور اردو شاعری بھی رہی اس کی وجہ سے غیر اسلامی منفی صوفیانہ افوال و افکار ان اشعار کے پردے میں مسلمانوں میں اس درجه رایج و مقبول ہوئے کہ ناواقف مسلمان ان شاعروں کو ترجان اسلام سنجھنے لگے اور ان کے تکشف و تصوف کے اثر سے ایسے مضامین من کا تعلیات اسلام سے دور کا بھی واسطہ نہ تھا بلکم جن میں صرعاً بعض شعائر اسلام کی تذلیل اور تضعیک کا بهلو موجود تها ، صوفیانه مذاق اور صوفیانه انداز بیان کی تاویل میں نہ صرف گوارا ہلکہ قبول کر لیا گیا۔ ایسے مضامین کو صوفیانہ یا اسلامی تصوف سے اس کا کوئی رشتہ قامم کرنا کیسے ممکن ہے ۔ اسلم جیراجہوری لکھتر ہیں :"

''نصوف کا ''مسئلہ' عبنیت'' افلاطون کے ''مسئلہ' اعیان'' سے بھی زیادہ عجیب و غریب ہے ۔

''ہمہ او ست ، کے عقیدے نے ایک ایسی ہمہ گیر عینیت کی

۳۵ - بحواله فلسفه اقبال ، اكرام الحق سليم ، مشموله اقبال معاصرين كي نظر مين محوله بالا ، ص ۲۱۷ -

۳۹ - مثنوی اسرار خودی ، مشموله اقبال معاصرین کی نظر میں ، محواله بالا ص ۹۹۹ و ما بعد \_

بنیاد ڈالی کہ ہر ہر ڈرہ عین آفتاب ہوگیا اور خالق و مخلوق متحد ہوگئے ۔ چند الوال بطور مثال لکھتا ہوں ۔"

قاضل مصنف نے جن اقوال کا حوالہ دیا ہے ان میں بعض کو ہم شطحیات کی بحث میں درج کر چکے ہیں۔ بعض اشعار اور ہیں:

درندیم و مطرب و سامی سمه او ست خیال آب و کل در ره بهانه

ہاں تک کہ بعض یکہ مازان میدان تفرید کلمہ توحید کو بھی سرک خیال کرنے ہیں:

اے بسر لا اله الا الله خود ز شرک خفی است آئد دار بست شرک جلی رسول الله خویش را ازین دو شرک برآر"

سبحان الله تصوف کی آڑ لے کر لا اله الا الله کو شرک خفی اور محمد رسول الله کو شرک جلی کمہنے والا خود کو صوف بھی کمہتا ہے اور مسلمان بھی ہے۔ اے وائے مسلمانی اگر این است مسلمانی ۔

اس قسم کے شطحیات سے فارسی اور اردو شاعری کا دفتر بھرا پڑا ہے ۔ اسی قسم کے بعض اشعار خواجہ حافظ کے کلام میں بھی ملتے ہیں ۔ اہل علم ان کو محض شاعرانہ انداز کہہ کر گزر جانے ہیں یا پھر تاویل کرتے ہیں کہ یہ باتیں ایک اور ہی عالم کی ہیں لیکن عام قاری پر ان کا کیا اثر ہوتا ہے ۔ یہ سولانا الطاف حسین حالی کی زبان سے سنیے : 24

٥٠ - حيات سعدى ، محواله اسلم جيراجپورى ، محوله باله ، ٣٢٨ -

"خواجه حافظ کی غزل مجالس اور محافل میں سب سے زیادہ گائی جاتی ہے اور اس کے سضامین سے اکثر لو**گ** واقف ہیں ۔ وہ ہمیشہ سامعین کو چند باتوں کی ترغیب دیتی ہے۔ عشق حقیقی کے ساتھ عشق مجازی اور صورت پرستی و کام جوئی کو بھی وہ دین وا دنیا کی نعمتوں سے افضل بتاتی ہے۔ مال و دولت ، علم و سنر ، نماز و روزه ، حج و زكواة ، زہد و تقوی غرضیکہ کسی شر کو نظر بازی اور شاہد پرستی کے برابر نہیں ٹھہراتی ۔ وہ عقل و ندبر ، مال اندبشی ، تمکین و وقار ، ننگ و ناسوس ، جاه و منصب وغیره کی سمیشد مذست کرتی ہے اور آزادگی ، رسوائی ، بدناسی وغیرہ کو جو عشق کی بدولت حاصل ہو تمام حالتوں سے بہتر ظاہر کرتی ہے۔ دولت دنیا پر لات مارنا ، عقل و تدبر سے کام نہ لینا ، روکل و قتاعت کے نشے میں اپنی ہستی مٹا دینا اور جوہر انسانیت کو خاک میں ملا دینا ؛ دنیا و مافیہا کے زوال و فنا کا ہر وفت تصور باندھے رکھنا ، علم و حکمت کو لغو و پوچ اور حجاب آکبر جاننا ، حقائق اشیا میں کبھی غور و فکر نه کرنا ، کفایت شعاری اور انتظام کا سمیشه دشمن رہنا ، جو کچھ ہاتھ لگے اس کو فوراً کھو دینا اور اسیطرح کی ہت سی باتہ اس سے مستفاد ہوتی ہیں - ظاہر ہے یہ تمام مضامین ایسے ہیں جو ہمیشہ ہے فکروں اور نوجوانوں کو بالطبع مرغوب ہوتے ہیں اور کلام کا سادہ اور عام فہم ہونا اور شاعر کی فصاحت و بلاغت اور سطرب و رقاصه کی خوش آوازی اور حسن و جال اور سزامبر کی لے ان کو لے اڑتی ہے اور ان کی تاثیر کو دس بیس گنا کر دیتی ہے اور جب باوجود ان سب باتوں کے سامعین کو یہ اعتقاد بھی ہو کہ اس کلام کے قائل اکابر صوفبا اور مشائخ کرام ہیں ، جن کی ممام عمر حقائق اور معارف کے بیان کرنے میں گزری

ہے اور جن کا شعر شریعت کا رہنا اور علم لاہوت کی آواز ہے تو یہ مضامین اور زیادہ دل نشین ہو جاتے ہیں ۔''

حالی کے الفاظ میں خلاصہ کلام یہ کہ اوباش و الواظ کو ہے فکری ، ناعاقبت اندیشی ، عشق بازی ، بدنامی و رسوائی کی ترغیب ہوتی ہے اور فوم کی موجودہ حالت کے لحاظ سے پہلی تاثیر بھی ویسی ہی خانہ برانداز اور خانماں سوز ہے جیسی دوسری ۔

حافظ کے کلام کے سلسلے میں ہم نے یہ طویل اقتباس اس لیے نقل کیا کہ اس میں صوفیانہ شاعری کے اس پہلو کو وضاحت سے بہان کیا گیا ہے جس کی طرف علامہ اقبال نے اشارہ کیا ہے۔ علامہ نے خود اسر ار خودی کے پہلے ایڈیشن میں حافظ کے بارے میں ایسے ہی خیالات کا اظہار کیا تھا جس ہر مخالفت کا ایک طوفان اٹھ کھڑا ہوا تھا ، اس کا ذکر ہم پہلے کو چکے ہیں اس لیے اس کے اعادہ کی مہاں ضرورت نہیں ۔ دوسرے ایڈیشن میں حافظ کے متعلق یہ اشعار حذف کرنے کے یہ معنی نہیں کہ علامہ اقبال نے حافظ یا اس قسم کی شاعری کے بارے میں اپنے نقطہ انظر کو بدل لیا تھا بلکہ جیسا کہ انھوں نے بعض مکاتیب و مضامین میں اشارہ کیا ہے وہ یہ نہیں چاہتے تھے کہ مثنوی کی اس ضمنی بحث میں مخالفت اس قدر بڑھ جائے کہ لوگ مثنوی کے اصل سضمون اور اس کے مقصد کی طرف توجہ ہی نہ کریں ۔ علامہ اقبال اس محث کے آغاز میں شاعری کے اعلنی مقام سے انکار نہیں کرتے اور نہ یہ نتیجہ نکالنا چاہیے کہ وہ ممام صوفیانہ شاعری اور صوفی شعرا کے منکر تھے۔ ان کے کلام میں بکٹرت صوفی شعرا کے نام اور ان کے اشعار ملتے ہیں لیکن ہاں صرف اسی صورت میں وہ اقبال کے لیے قابل قبول ہیں جنب وہ بنیادی طنور پر اسلام کی روح کے منافی نہ ہوں اور ان سے خودھے کے ارتقا میں سناسب مدد ملتی ہو ۔ یہ بات بھی اس سلسلم میں نظر انداز نہیں کرنا چاہیر کہ حافظ اور ان کے ہم مشرب

بمرنگ اور ہم نوا شعرا کو ناپسند کرنے کے باوجود خود علامه نے کلام میں اسلوب بیان اور علائم و اشارات میں صوفیانه شاعری کی روایات کی جھلک سوجود ہے۔ مثلاً مے سے مراد اقبال اس اقتباس میں شراب لالہ رنگ نہیں لیتے لیکن انداز اور اسلوب بالکل حافظ کا ہے:

ساقبا برخیز و سے در جام کن محو از دل کاوش ایام کن شعله آیے که اصلش زمزم است گر گدا باشد پرستارش جم است می کند اندیشه را بشیار تر دیدهٔ بیدار را بیدار نر دیدهٔ بیدار با بیدار نر دیر خیز و در جامم شراب ناب ریز خیز و در جامم شراب ناب ریز

بر شب اندیشمام سهتاب ریز

اور اس تمہید کا خاتمہ اس شعر پر ہوتا ہے:
خردہ بر مینا مگیر اے ہوشمند
دل بذوق خردۂ مینا بدہند

شراب کا استعارہ اور اس کے لوازم کلام اقبال میں بھی بکثرت مل کے جائیں گے مگر ان کا فکری پس منظر اور اقبال کی تعلیمات اسے ان کے یہاں ایک مختلف عنوان سے دکھاتے ہیں جس کا مقصد بیخودی

طارى كرنا نهين بلكه:

اے ز راز زندگی بیکانہ خیز از شراب مقصدے مستانہ خیز

مقصدے مثل سحر تابندهٔ ماسوائ را آتش سوزندهٔ

مقصدے از آسان بالاترے دلبرے دلبرے

باطل دیرینه را غارت گرے فتنہ در جیبے سراپا محشرے

اس کے بعد مثنوی میں تربیت خودی کے تین مراحل ہیں: اطاعت ، منبط نفس اور نیابت اللہی ۔ ان نیموں منازل اور مراحل کا ذکر موفیانہ لٹریچر میں بکثرت سوجود ہے اور صوفیہ میں بعض نے اس کی توجیہہ اس طرح کی ہے جس سے نفی خودی کا پہلو نکلتا ہے۔ علامہ اقبال نے اس کو بھی اپنے مخصوص مثبت پہلو سے دیکھا ہے۔ در اطاعت احکام خداوندی ہے ۔ جب اقبال کے نزدیک اعلی نرین حال یا کیفیت یا مقام عبدیت کا ہے تو لازم ہے کہ عبد معبود نرین حال یا کیفیت یا مقام عبدیت کا ہے تو لازم ہے کہ عبد معبود کے ہو حکم اور اس کی ہر مرشی کو قبول کرے ۔ اسی آئین اللہی کی پابندی کا نام اطاعت ہے:

در اطاعت کوش اے غفلت شعار میشود از جبر پیدا اختیار

ناکس از فرمانپذیری کس شود آتش ار باشد ز طغیان خس شود بر که تسخیر مه و پروین کند خویش را زنجیری آئین کند شکوسنج سخنی آئین مشو از حدود مصطفلی میرون مرو

دوسرا مرحلہ ضبط نفس ہے۔ اس سے مراد تجرید ، ترک دنیا ، رہیانیت ہیں۔ خبط نفس یہ ہے کہ انسان اپنے نفس کا حاکم ہو محکوم نہ ہو:

مرد شو آور زمام او بکف تا شوی گوہر اگر باشی خزف

یہ ضبط نفس ہے کہ انسان اللہ کے سوا کسی سے مرعوب نہیں ہوتا ۔ کوئی خوف اور خطرہ اس کے ایمان اور ایقان کو کمزور نہیں کر سکتا اور اس کا ایک وسیلہ کماز ہے جس کی تاکید قرآن حکیم میں ہار ہار ہے :

برکه حق باند چو جان اندر تنش خم نگردد پیش باطل گردنش خوف را در سینه او راه نیست خاطرش میءوب غیرالله نیست بر که در اقلیم لا آباد شد فارغ از بند زن و اولاد شد می کند از ماسواے قطع نظر می بد ساطور بر حلق پسر لا الله باشد صدف گویر ممان قلب مسلم را حیج اصغر نماز قلب مسلم را حیج اصغر نماز

در کف مسلم مثال خنجر است ا قاتل نحشا و بغی و منکر است

أبل تصوف ورد کے قائل ہیں۔ اسائے اللہی کو بھی وہ منجملہ اسرار قرار دیتے ہیں۔ ان کے ورد کے اثرات الگ الگ ہیں۔ علامہ قرمائے ہیں:

اہل ِ قوبت شو ز ورد یاقوی تا سوار اشتر خاکی شوی

مرحله موم نیابت اللہی ہے:

نائب حق در جهان بودن خوش است بر عناصر حکمران بودن خوش است

اس بداط كهند پر بنده عق جد اس مقام عبديت پر پهنچ جاتا ہے كد وہ نيابت اللهى كے مقصد اور مفہوم كو سمجھ سكے دو پھر وہ اس طاقت و قوت كا مالك بن جاتا ہے كد اس بساط كهند كو برہم كر سكتا ہے اور ايك ''عالم ديگر'' كو وجود ميں لا سكتا ہے ۔ وہ ہر 'خام فطرت' كو پختہ بنا سكتا ہے ۔ ليكن اس كا ہر عمل اخلاص ہر مبنى اور صرف خدا كے ليے ہوتا ہے ۔

نغمه زا تار دل از مضراب او بهر دل از مضراب او بهر حق بیداری او خواب او نوع انسان را بشیر و بهم نذیر بهم امیر

اس کے بعد مثنوی میں مختلف عنوانات اور حکایات مثنوی کے ان مضامین و مفاہم کی توجیہ اور تشریح میں ہیں ، ان میں بکثرت قران حکم اور احادیث نبوی کے حوالے موجود ہیں جس سے اس کی

تائید ہوتی ہے کہ خودی کا یہ فلسفہ اپنی فکری اساس میں قرآن حکیم اور تعلیات اسلام ہر مبنی ہے۔ اس کی مثالیں مثلاً حضرت علی (رضی اللہ تعالی عنہ) کی ذات میں ملنی ہیں کہ نان جویں پر قناعت کر نے والا اپنے زور بازو سے در خیبر آکھاڑ سکتا ہے:

شیر حق این خاک را تسخیر کرد این گل تاریک را اکسیر کرد زیر پاش اینجا شکوه خبر است دست او آنجا قسیم کوثر است از خودآ کابی ید اللهی کند از در اللهی کند از در اللهی کند

اسی طرح حضرت سید مخدوم علی ہجوبری کی وہ حکایت ہے جو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ ایک نوجوان ستم اعدا سے فریاد کناں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ نے فرمایا:

سنگ چون بر خود گان شیشه کرد شیشه گردید و شکستن پیشه کرد

خویش را چون از خودی محکم کنی نو اگر خواهی جهان برهم کنی

اس کے بعد چند حکایات دائیدی اور ہیں اور پھر جہاد کی حقیقت کا عنوان ہے: "در بیان این کہ مقصد حیان مسلم اعلائے کامة الله است و جہاد ، اگر محرک او جوع الارض باشد در مذہب اسلام حرام است۔"

اس سے اقبال کے اس نہایت اہم موضوع پر نقطہ ' نظر کی وضاحت

کلمة العلق کے لیے جد و جہد کرنا ، تلوار المهانا اور اپنے آپ کو اس راہ میں قربان کر دینا بھی ایک فضیلت ہے۔

بر تر از اندیشہ سود و زیاں ہے زندگی ہے کبھی جاں اور کبھی تسلیم جاں ہے زندگی

لیکن یہ جہاد محض ملک گیری کی ہوس یا جوع الارض کی تسکین کے لیے ہو تو اسلام میں اس کی کوئی گنجائش یا اجازت نہیں ۔

مثنوی میں علامہ نے 'الوقت سیف' کے عنوان سے زمان و مکان کے بارے میں بھی اپنے نقطہ ' نظر کی وضاحت کی ہے ۔ یہ بحث بھی صوفیائے کرام کے علمی اور فکری مباحث میں ہے ، مثلا لی مع اللہ وقت جس کو مثنوی کے حاشیہ '' میں حدیث مشہور کہا گیا ہے ، ملا علی قاری کے بقول قول صوفیہ ہے ۔ علامہ اقبال نے اس مسئلہ کی وضاحت مثنوی میں دھی کی ہے اور خطبات میں بھی ۔ مختصراً یوں سمجھیر :

تا کجا در روز و شب باشی اسیر رمز وقت از لی مع الله یادگیر این و آن پبدا ست از رفتار وقت زندگی سریست از اسرار وقت اصل وقت از گردش خورشید نیست وقت جاوید است و خور جاوید نیست

مثنوی کا دوسرا حصہ یا دوسری مثنوی رسوز بیخودی کے عنوان

۳۸ - مثنوی ص ۸۱ -

۳۹ - تغصیل کے لیے منجملہ اور ماخذات کے "اقبال کا تصور زمان و مکان
اور دوسرے مضامین" ڈاکٹر رضی الدین صدیقی ، مجلس ترق ادب
لاہور ، طبع اول دسمبر ۱۹۷۳ وع

سے ہے۔ اس عنوان میں بھی رسوز اور بیخودی دونوں صوفیانہ اصطلاحیں ہیں ۔ بیخودی کی تشریح اہل سلوک یوں کرہے ہیں ۔ م

''اصلیت یہ ہے کہ سالک جس،وقت ہیخودی اور محویت تامہ میں پورا اور آتا ہے ، اس وقت بقا باللہ اسے حاصل ہو جاتی ہے اور شعور اس کے پاسر لوٹ آتا ہے ۔ ایسی حالت میں وہ جو کجھ دیکھتا ہے اور سنتا ہے حق تعاللی کی جانب سے دیکھتا اور سنتا ہے اور اپنی صفات سے فائی ہو کر صفات حق تعاللی سے باق ہو جاتا ہے ۔ گو اپنی ذات سے وہ اس شعور سے بھی بے شعور رہتا ہے اور خود درمیان سے آٹھ جاتا ہے ، بس اللہ ہی اللہ باق رہ جاتا ہے ، اللہ بس باقی ہوس۔''

ظاہر ہے علامہ افبال اس طرح کی محو ذات کے قائل نہیں اور نہ فنا و بقا کا یہ تصور ان کے فکری نظام کا جزو ہے۔ ان کے نزدیک بیخودی خودی کی نکمیل کی ایک منزل ہے جس میں انفرادی خودی اجناعی خودی کا شعور حاصل کرتی ہے۔ یہ ارتقا کی ایک منزل ہے جس سے فرد اور جاعت میں ایک نسبت پیدا ہوتی ہے۔ اس نسبت کا پیدا ہونا ملت کی اساس ہے جو افراد کی اجتاعی کیفیت صرف اجتاعی کیفیت صرف نبوت کے یقین سے پیدا ہوتی ہے اور یہ اجتاعی کیفیت صرف نبوت کے یقین منتشر افراد کو ایک سلسلے میں منسلک کرتا ہے۔ ملت اسلامی کے اساسی ارکان میں بہلا رکن نوحید ہے۔ مسلانوں کو حزن و ملال اور قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے

<sup>.</sup> بم \_ سردلبران محوله بالا ص ٢٢٦ -

ا م ، رموز بیخودی کا ایک اچها تجزیه سید سلیان ندوی نے کیا ہے ، دیکھے مضمون ''رموز بیخودی'' مشمولہ ''اقبال معاصرین کی نظر میں'' محولہ بالا ص ۳۳۸ و ما بعد ،

سطابی آن کو اته کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا چاہیے۔ جو لوگ اته ہر ایجان لانے والے ہیں نہ ان پر خوف ظاری ہوتا ہے اور نہ حزن و ملال - ملت کا هوسوا رکن اہماسی اقرار رسالت خاتم النبیین (صلی الله علیہ و آلہ وسلم) ہے - اس سلسلہ میں مختلف مریت اسلامیہ ، مساوات اسلامیہ ، مساوات اسلامیہ کا حریت اسلامیہ ، فلسفہ شہادت و حادثہ کربلا ، ملت اسلامیہ کا نہایت زمانی رکھنا یعنی قومیت اسلام کا پابند مقام نہ ہونا اور نہ ملت اسلامیہ ہونا ، سرت نہایت زمانی رکھنا ، قرآن حکم کا آئین ملت اسلامیہ ہونا ، سرت ملت اسلامیہ ہی چنکی کا دار و مدار اتباع آئین الله پر ہے اور حسن سبرت ''از تادب باداب بجدیہ (صلی الله علیہ وآله وسلم) است' مرکز اسلام بیت الحرام ہے ، نصب العین میلی حفظ و است' مرکز اسلام بیت الحرام ہے ، نصب العین میلی حفظ و اور کال حیات ملی یہ ہے کہ فرد احساس خودی پیدا کرے اور روایات ملیہ کے ضبط و پابندی سے اس احساس کی تکمیل ہوتی ہے ۔ روایات ملیہ کے ضبط و پابندی سے اس احساس کی تکمیل ہوتی ہے ۔ روایات ملیہ کے ملسلہ میں علامہ سید سلیان ندوی مراتے ہیں :

''شاعر نے ان مطالب پانژدہ میں سے ہر ایک کو واقعات ، حکایات اور آبات قرآن و حدیث سے محکم کیا ہے۔ قرآن مجید کی آیتیں نہایت خوبی سے اس انگشتری کا نگینہ بنتی چلی گئی ہیں ۔ جہاں تک ہارے مطالعے نے کام دیا ہے احادیث میں دفعہ ہم کے علاوہ اور تمام واقعات صحیح ماخذوں سے لیے گئے ہیں۔"

ہم نے انتہائی اختصار سے اسرار خودی اور رموز بیخودی کا تجزید کر کے علامہ اقبال کے افکار کا خلاصہ پیش کیا ہے۔ آگر علامہ اقبال کا کوئی تصوف ہے تو وہ یہی ہے جس کو وہ صحیح اسلامی تصوف سمجھتے ہیں۔ صوفی کو علامہ اقبال نے

جم ـ ايضاً ص ٥٥٥ -

ایک علامت یا اشارہ (Symbol) کے ذریعے سے بھی ادا کیا ہے۔ یہ علامت شاہین ہے جس کی خصوصیات مختصراً یہ ہیں :

- ۱ پرندوں کی دنیا کا بادشاہ ہے ۔
- ۲ عزلت پسند اور گوشه نشین سبه -
- س پابند مقام نہیں ، آشیانہ نہیں بناتا ، پہاڑوں کی بلند
   چوٹیوں پر گزر اوقات کرلیتا ہے جہاں تک اور کسی
   پرند کی پرواز اور رسائی نہیں ۔
- ہ ۔ تیز نگاہ اور دوربین ہوتا ہے، پرواز میں قوت بھی ہے اور تیزی بھی ۔
- ہ غیرت مند اور خوددار ہوتا ہے کسی دوسرے کا مارا ہوا شکار نہیں کھانا ـ

ہ ۔ سخت کوش ہوتا ہے ۔

اگر تجزید کما جائے تو یہ وہی اخلاق صفات ہیں جن پر صوفیائے کرام نے بھی زور دیا ہے اور جس کی مثالیں آن کی زندگی اور اعال میں بار بار ملتی ہیں اور علامہ اقبال نے بھی ان کو صفات حسنہ میں شار کیا ہے۔

صوفیہ کی طرح علامہ اقبال بھی انسانی زندگی کی تدریجی ترق اور اس کے منازل و مراحل کو نسلیم کرتے ہیں۔ لیکن یہ منازل و مراحل کو نسلیم کرتے ہیں۔ لیکن یہ منازل و مراحل صرف ڈارون کے نظریہ ارتقائے حیات کا صوفیا کی منازل سلوک نہیں ہیں۔ وہ انسان کو جو خلیفة الله فی الارض ہے خودی کا ایک مظمر بتاتے ہیں جو اپنی منزل پر انسان کامل اور مرد مومن بن جاتا ہے۔ اسی خودی کے مدارج اور منازل زندگی کے مدارج و منازل ہیں اور یہ ایک سفر مسلسل ، ایک سلوک جاوداں اور ایک عمل منازل ہیں اور یہ ایک سفر مسلسل ، ایک سلوک جاوداں اور ایک عمل کو علامہ نے بڑے شاعرانہ حسن کے ہیں میں سارے عمل کو علامہ نے بڑے شاعرانہ حسن کے ہیں میں سارے عمل کو علامہ نے بڑے شاعرانہ حسن کے

ساتھ اپنی مشہور نظم ساق نامہ کے ان اشعار میں پیش کیا ہے:

یہ موج نفس کیا ہے تلوار ہے\* خودی کیا ہے ؟ تلوار کی دھار ہے

خودی کیا ہے راز درون حیات خودی کیا ہے؟ بیداری کائنان

خودی جلوه بدمست و خلوت پسند! سمندر ہے اک بوند پانی میں بند!

اندھیرے اجالے میں ہے تابناک! من و تو سے پبدا من و تو سے پاک!

ازل اس کے بیچھے ابد سامنے! ند حد سامنے! ند حد سامنے!

اس کے بعد اس کے مختلف مناظر و مظاہر ببان کرنے کے بعد فرماتے ہیں :

یه عالم یه بتخانه ٔ چشم و گوش جهال زندگی به فقط خورد و نوش

خودی کی یہ ہے سنزل اولیں مسافر \*\* یہ تیرا نشیمن نہیں

<sup>\*</sup>علامہ اقبال اسرار خودی میں الوقت سیف کے تحت اس کی تشریح کرچکے ہیں'۔

<sup>\*\*</sup>سالک بھی مسافر ہی کوکہتے ہیں کہ منازل سلوک طے کرتا ہوا منزل مقمود تک پہنچتا ہے۔

تری آنگ اس خاکداں سے نہیں ہے۔ خواں سے نہیں ہے۔ ا

بڑھے جا یہ کوہ گراں توڑ کر طلسم زمان و مکاں توڑ کر

خودی شیر مولا، جهان اس کا صید زمین اس کا صید

جہاں اور بھی ہیں ابھی ہے ہمود کہ خالی نہیں ہے ضمیر وجود\*

هر اک منتظر تیری یلغار کا نری شوخمی ِ فکر و کردار کا

یہ ہے مقصد کردش روزگار کہ تیری خودی تجھ پہ ہو آشکار

تو ہے فامخ عالم خوب و زشت تبھے کہا بتاؤں تری سرنوشت

حقیقت پہ ہے جامہ ٔ حرف تنگ حقیقت ہے آئینہ ، گفتار زنگ

فروزاں ہے سینہ میں شمع نفس مگر تاب گفتار کہتی ہے ہس

<sup>\*</sup>اور سنے:

یہ کائنات ابھی نائمام ہے شاید کہ آ رہی ہے دمادم ِصدائے کن فیکوں <sub>ا</sub>

اگر یک سر شوسط برتر برم موروع تیل بسورد سربرم

افد ہو ہوں بقام ہے جول انسان حقیقت کا شعود یا لیتا ہے الیکن اس کا بیان منصور کے یس کی بھی بات نہیں ۔

\*

### كتابيات

باب چهارم ؛ تصوف کا نفسیاتی اور نکری پهلو اور علامه اقبال

- ، ـ شعرالعجم ـ مولانا شبلي نعاني ، حصد پنجم ، طبع لايور ١٩٣٣ ، ع ـ
- . و . تشکیل بدید اللهیات اسلامیه ، ترجمه نذیر نیازی ، طبع بزم اقبال لابور ، ۱۹۵۸ - -
  - م . شعرالعجم ، حصه پنجم ..
- م \_ لفسيات واردات روحاني ، وليم جيمز ، ترجمه ذاكثر خليفه عبدالحكيم \_
  - ه ـ سر دلبران ، شاه سید به ذوق ، طبع ثانی کراچی ۱۳۸۸ه -
    - ب نفسیات و اردات روحانی ـ
      - ے۔ ایضاً۔
      - ٨ ايضاً -
    - و \_ تشكيل جديد اللهيات اسلاميه \_
      - . ، ايضاً -
      - ر ر \_ ايضاً \_
    - م ، حواشى ندبر نيازى تشكيل جديداللهيات اسلاميه -
      - سرر تشكيل جديد اللهيات اسلاميه -
        - ۾ ۽ ايضا ۽
        - ه ۱ ايضاً -
        - ١٦ كشف المحجوب ـ
- Reason and Intuition in Iqbal's Poetry-Riffat Burki 12

  Journal of the Regional Cultural Institute Vol. VII No. 4.
  - ١٨ تشكيل جديداللهيات اسلاميه -
    - و ۔ ایضا ۔
    - ٠٠ سر دلبران -
      - ۲۰ ایضاً -
    - ٢٢ كشف المحجوب -
      - ٣٣ ـ ايضاً ـ
        - ۾ ۽ ايضا -
      - ۲۵ ۔ سر دلیراں ۔

```
٢٠ ـ كشف المعجوب ـ
```

ے ہا ایشیا ۔

۲۸ - سر دلبرال -

و و مخطوط اقبال ، مرتبه رفيع الدين باشمى ، مكتبه خيابان ادب الامور ،

. ۾ ۔ ايضاً ۔

۳۰ ـ سر دليران ـ

ہم ۔ ایضاً ۔

۳۳ - اقبال معاصدین کی نظر میں ، مراتبہ وقار عظیم ، عجلس ترق ادب لاہور ۲۹۵۳ -

مع - تشكيل جديد اللهيات اسلاميه -

ہے ۔ اقبال معاصرین کی نظر میں ۔

٣٠ - ايضاً -

ے مات معدی ، حالی ۔

۳۸ ـ مثنوی اسرار خودی ـ

۳۹ ـ اقبال کا تصور زمان و مکاں اور دوسرے مضامین ، ڈاکٹر رضی الدین صدیقی ، طبع لاہور ۹۷۳ ء ـ

ام با سر دلیران با

رم \_ اقبال معاصرین کی نظر میں \_

یے ۔ ایشاً ۔

# اشاريه

- اشعناس
- 0 اماكن
  - 0 کتب

### اشخاص

(الف) آدم ۴ ، ۱۵ ، ۲۲ بتکرار ، . -يتكرار، ١٦، ٨٨، ٥-١، ۱۵۱ ہتکرار، ۲۲۰، ۲۵۸ آربری ، پرونیسر اے ۔ جر ، ۲۱، # . A ( 127 ( 188 ( 94 آولظ ، سرتامس ، ۱۹۰۸ آزر ، ۲۳۲ ، ۲۳۱ آفتاب اقبال ، ۸ ابا الحسن رض دیکھیے : علی رض حضرت ابرابيم بن احمد الخواص ، ١١٤ يتكرار ابرایم شهید ، سید ، ۱۸۱ ابراهیم قندوزی ، . . . . . ابراهیم ، حضرت ، ۱۳۳۰ بتکرار ، ۸۵۲ لتکرار ، ۲۲، ۱۹۱، 877 ( 001 ( 799 ابراهیم بن ادهم این ۱۳۰ بتکرار، ٠٨، ٨١، ١٥٨، يتكرار، 179 - 180 این بطوطه ، رس ابن تيميد ، ١٣٨ ، ٢٨٠ این چوزی ، علاسه ، و ، م

این سجر عمقلانی ، علامه، ۱۹۸۰ ۸۸ به بتکرار ، ۱۹۸ بتگرار ابن خلدون ، علامه ، عه ، مهم ابن دیسان ، ہم ہتکرار ، س ابن سیرین ، ۳۵ ، ۳۳ و این سینا .. دیکھیے : بو علی سینا ، اين سالم ، ۲۱ این رشد ، س. ۳ ابن عربی ، و ، . د بتکرار ، سوم ، سروره ۱۵۰۰ بتکرار، ۳۰۰ بتکرار ، ۲۰۰ بتکرار ، ۸. ۳ بتکرار ، ۲۵۹ بتکرار ، سهم بتكرار ، ۲۹م بتكرار ، 004 600. ابن عطا، ۲۵ ابن مسکویہ ، م . ۳ ابواسعاق شاسی ، شیخ ، ۸۸۵ ابوالحسن ـ ديكهيم : على الهجويري ابوالحسن خرقانی ، . ، ه ايوالحسن سايعد ، ٢٠٠٠ اپوالحسن قوسنجه ، . م ر ابوالحسن نوری ، حضرت ، ۱۰۱ بتکرار ، ب ، ، ، و ، ب

ايوالعياس أحمد قصاب ، . . ه ابوالعباس شقاني ، شيخ ، . . ه ایوالفضل (علامی) ، ۲۱۳ ابوالفضل محمد بن حسن ختلي ، ۱۳۳ بتکرار ، ۸۸۵ ابوالقاسم الجنيد بن عمد بن الجنيد التواريري - ديكهيے : جنيد بغدادی *۲۰ ،* حضرت ابوالقاسم عبدالكريم بن بوازن القشيري ، 6.4 ابوالقاسم كوركاني ، شيخ ، . . ه ابوالقاسم نصر آبادی ، ۲۵۰، ٥.. ابواللیث صدیتی ، ۔ ابوالمغيث الحسن بن منصورالعلاج. دیکھیے: منصور حلاج ابوالنصر سراج (عبدالله بن على بن محمد بن محیلی) ، طاؤس الفقراء ، ۹۳٬۸۰٬۲۹ بنکرار، ۹۸ بتکرار ، ۹۹ ، ۱۰۳ ، ۱۰۸ ، ۱۱۱ ، ۱۱۵ ، بتکرار ، عدو بتكوار، ووو، ، ١٢٠، 180 ( 180 ( 177 ( 171 الوبكر بن عبدالة بن عنان م 769 ابوبكرصديق ف حضرت، ١١ بتكرار، . ۱۲۰ بتکرار، ۱۳۰ ۱۵۹ .

۱۸۸ بتکرار ، ۲۲۷ ، ۲۲۸ ،

۲۹۰ ، ۲۹۹ بتکرار ، ۲۹۰

بتكرار ، , , , ، , , , , بتكرار ، ۲۹۸،۲۹۳ بتکرار، ۲۹۹ · PTA ' TO . ' TEE ' TET ابو حليم حبيب بن اسلم الراعي، امير ، رج ابو حنینه دینوری ، ۱۸ ، ۱۸ ابو سعید شیخ ، . . ه ابو سعيد ، ابن العربي \_ ديكهيے : ابن عربي ابو سعيد ابواليغير ، حضرت ، ١٠ ه بتكرار ، ١٠٥ بتكرار أبو سعيد بن فضل ألله بن أبي الخير - دیکھیے : ابو سعید ابوالخبر، حضرت ابو سعید خدری ، حضرت ، ۲۸۵ ابو سعید نورالدین ، ڈاکٹر ، ہ بتکرار ، ۲۳۳ ابو سلمان رض ۱۳۱۱ ۲۸۹ ابو سليان الداراني ، ١١٦ ابو عبدالرحان سلمي ، ٥١٠ ابو عبدالله الحارت بن الاسد ــــ دیکھیے : معاسبی ابو عبدالله حصري ، حضرت ، 01. 60 . 6 670 6 177 ابو علی نغنی ، ۱۳۵ ابو عمر دامشقی ، ۱۰۲ ابو عمر قزورتی ، ۱۳۳ ابو مسلم خراسانی ، ۱۹ ، ۱۹ ، 71 - 7 - - 19

ابو معاذ ـ دیکھیے : بشار بن برد ابو باشم عثان بن شارک کونی ، ۳۹ پتکرار ، بهم و پتکرار الا **پرپ**رو<sup>رخ</sup> ، حضرت ، ۲۱۸ ابو ہزید بسطامی اسدیکھیے . **بایزید ب**سطامی <sup>م</sup> ، حضرت ابو يعقوب اقطع ، ٢٥ م ، ٥٠٠ ابو یعقوب نهرجوزی ، ۲۵ ، ٥. -ابی بکر صدیق<sup>رط</sup> — دیکھیے : ابوبكر صديق غ ، حضرت ابي سعيد الخراز ، ديكهير : احمد بن عيسنى الخراز

احمدم - دیکھیے : عمد رسول الله (صلى الله عايد وسلم) احمد ، سيد (والدحضرت نظام الدين اولیا<sup>رم</sup>) ، جهم بنکرار

احمد ، شرخ ، ۱۷ م احمد این الحواری ، ۹۳ پتکرار احمد ابن حنبل م ، امام ، ۱۱۳

احمد بن عيسلي المغراز، ۾، يتكرار، ۱۵۱ ، ۱ پټکرار ، ۱۵۱ ، ۱۵۱ احمد بن فائک ، و و س احمد رفاعی ، حضرت سید ، ۵۱۲ احمد سرمندی است دیکھیے: عدد الف ثاني احمد سعید ، مولوی ، عمم احمد فاروق ، خواجه ، ۲۱۲

ادیتی (دیوی) ، ۵۵

ازورا ، ۵۰ اسورا ، ۱۹۵۰ 144 ( 141 714 ۱۸ بتکرار بتکرار ، سرہ اقبال ، خواجه ، ۱۳

ارجاسپ ه ۲۰۱ ارساک ، حکیم ، ۲۰۰۰ ، ۲۰۰۰ بتکرار ارسطو ، ۸۹ بتکرار ، ۸۵ بتکرار ، م ۳۰ بتکرار ، و ۲۰ بتکرار اسپنوزا ، ب . ب ، ب ، ب ، ۱ د ۲ م اسحاق ، ۱۵۸ بتکرار اسدالله ف \_ دیکھیے : علی رض ،

اسدالله بن المبارك مروى ، ۱۱۲ اسلم جیراجهوری ، ۲۵، ۵۵۵ الماعيل ٢ ، ١ ، ١ ، ١ ، ١ ٥ ٢ ، ١٠٥ اساعيل شهيدج ، مولانا ، و اس اسمته مارگیرڈر ، ۵۰۸ اشتیاق حسین قربشی ، ڈاکٹر ،

اصغر (گونلوی) ، ۱۸۵ اعجازالحتي قدوسي ، ٢٧٦ ، ٩٢٢

افشین ، ۱ ۲ بتکرار ، ۱۷ بتکرار ، افلاطون ، حکیم ، ۸۵ بتکرار ، ۸٫ بتکرار ، ۱۲۰ ، ۱۲۳ ، . \*\*\* : \*\*\* : \*\*\* : 121

۳۵۰٬۳۰۰ مه بتکرار، 024 1021 1000 1779 اکبر الد آبادی ، ے ، ۱۳۰۰

الیاس مصرت ، و بتکرار امام احمد بن حنیل دیکھیے: احمد بن حنیل دیکھیے: احمد بن حنیل ، امام اعظم امام اعظم امام اعظم اللہ و ا

امام حسین رط دیکھیے : حسین رط ، حضرت امام

امام شافعی<sup>27</sup> - دیکھیے : شافعی ، امام

لمام مالکہ اسد دیکھیے: مالک امام

امام محمد - دیکھیے : محمد ، امام امام ہوسف<sup>ی</sup> - دیکھیے : ہوسف امام

انس رط ، حضرت ، ۲۱۸ بتکرار انشاء (انشاء الله خان) ، ۲۲۵ انیسی شاملو ، ۱۳۵ ، ۸۸۸ اوحد الدین گومانی ، ۲۲۹

اورنگ زیب عالمگیر ۔ دیکھیے :
عالمگیر ، اورنگ زیب
اویس رخ قرنی ، حضرت ، ۱۲ ۵
امورا مزدا ، ۲۰۰۹ ، ۲۰۰۸ میکرار د
امرسن ، ۲۰۰۷ ، ۲۰۰۸ ایمنی ڈوکلیس ۔ دیکھیے : ڈوکلیس،
مکیم ایمنی
ایساندو ہوسانی ، ڈاکٹر ، ۲۰۱۹ ایمیلیس ، ۲۰

Y

ايوب ٢٥٨ ، ٢٠٦ بتكرار ،

۲۵۵ بتکرار بتول و ۵۵۲ بتول و ۵۵۲ بتول و میکهیم : ماد میکهیم : عبدالقادر بدایونی ، ملا بداین ، ۲۰۰ میرفی (مولانا ضیاء الدین) ، ۲۰۰ م

1001 1011 1 MAT 1 TEL

بيدل ، عبدالقادر ، ۲۸۰ البيروني ، ۲۹۰ بتكرار

¥

باندیا راجه ، ۱۸۱ پتان جلی ، ۱۵ پرجا ہتی (دیوی) ، ۵۵ پروپز (خسرو) ، ۱۲۹ ، ۲۵۳ پناغبلی ، ۱۲۹ ہتکرار پول بلا ، ۲۲۵ پول بلا ، ۲۲۵ پیر روم/پیر روسی ۔ دیکھیے : روسی پیر سنجر ۔ دیکھیے : معین الدین پیشتی سنجری اجمیری ، حضرت

424

خواجد

تاج الدین ناکپوری ، بابا ۱۰۵ نفته ، برگوبال ، ۵۵۸ نفته ، برگوبال ، ۵۵۸ نمیم انصاری رمز ، حضرت ، ۱۳۱ نهیلس ، ۸۱ ، ۸۳

೬

نیپو شہید ، سلطان ۲۸۹ نیرے سا ، ۱۷۳ نینی سن ، ۲۹۵

ث

ئويان<sup>رخ</sup> ۽ حضرت ۽ هه ٢

ح

جابر بن حیان کوق ، سم، ا جاریدان ، ۱ ، ۱ ، ۱ متکرار بروخیم ۱۱۹ بروخیم ۱۱۹ برولو ۱۱۰ برولو ۱۱۰ برولو ۱۸۰ ه بروانه اسمد فاروق ۱۸۰ ه بروانه اسمد فاروق ۱۲۰ بروان ۱۳۰ بروان برو

بسطامی ـ دیکھیے : بایزید بسطامی ، حضرت بشار بن برد ، ۲۰ ، ۲۰ بتکرار ،

یشر بن حاق ، یم ، ۱۱۲، ۱۳۵

بطبيتوس ، م ب

پوٹراپ<sup>رمز</sup> ۔ دیکھیے: علی<sup>رمز</sup>، سغیرت پوڈر غفاری<sup>رمز</sup> ، ۲۹۲ ، ۲۹۳

بورقان ، ، ه

ہوسائکے ، ۲۲۰

يوساني ، ڏاکٽر ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،

او علی سینا ، شیخ ، ۱۵۰ م ، ۱۵۰ و ، ۲۰ ، ۱۵۰ ، ۲۱۰ ، ۲۵۰ ، ۲۱۰

مه ، ۹۳۹ ، ۵۳۹ بتکرار بو علی قلندر ، حضرت شاه ، ۸ ، ۲۰۳ ، ۲۱۱ ، ۳۵۴ بتکرار ، ۳۵۲ ، ۹۳۳ بتکرار ، ۵۳۳ بتکرار ، ۵۳۳

ہویزید طیخور بن عیسئی البسطاسی ، 
-- دیکھیے: بایزید بسطاسی ، 
حضرت

جاء الدین ذکریا سلتانی ، ۱۲۵ ،

الجیلی ــ دیکھے : عبدالگریم الجیلی

جیمز ، ولیم ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰

ح

حاتم ، ۲۰٫۲

حارث ابن المحاسبي ــ ديكهيے : محاسبي

عاتم الاصمروع ، ١٠٠٠

مانظ شیرازی ، ۱۹۸ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۱۹۹ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۳۵۳ بتکرار ، ۳۵۳ بتکرار ، ۳۹۹ بتکرار ، ۳۹۹ بتکرار ، ۳۲۹ بتکرار ، ۵۵۵ ، ۵۵۵ ، ۵۵۵ ، ۵۵۵ بتکرار ، ۵۵۵ ، ۵۵۵ ، ۵۵۵ ، ۵۵۵ بتکرار ، ۸۵۵ بیمورار ، ۸۵ بیمورار ،

حالی ، مولانا الطاف حسین ، ۱۸، سه ۵۵۵ ، ۵۵۵

حزین ، شیخ علی ، ۳۸۰ حسامالدین ملتانی ، مولانا ، ۱۳۳ حسامالحق ضیاء الدین ، حضرت

617

حسرت ، ۱۸۷

حسن ، ڈاکٹر حسن ابراہیم ، ۱۹ بتکرار ، ۱۹ ، ۲۱ ، ۲۲ مسن یعبری ، حضرت، ۳۵ بتکرار،

جاوید اقبال ، ۸ ، ۳۰۵ حالینوس ، ۱۲۰ ، ۲۰۱ ، ۲۳۰ جاسی ، مولانا ، ۲۰ ، ۳۳۰ ، ۲۳۳ ، ۳۳۵ ، ۲۵۲ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ،

جربری ، ۵۲۵ ، ۵۰۰ م جگر (مراد آبادی) ، ۱۸۵ ، ۲۲۸ جلال ، ۱۵۰ ، ۱۵۰ مسر تکرار،

جلال الدين ، مرزا ، ١٣٥ يتكرار ، ٣٣٨

جلال الدین اکبر ۔ دیکھیے: اکبر، جلال الدین

جلال الدین محمد بن سهاء الدین محمد بن حسین الخطیبی ــ دیکھیے : رومی

> جم ۱۹۸۱ ۱۹۹۰ جالالدین افغانی ۱۳۹۵ جندب ۱۹۸۱

جنید بغدادی ، حضرت ، ۱۰۱ بتکرار ، ۱۱۲ ، ۱۱۳ ، ۱۱۳ ، ۱۱۳ بتکرار ، ۱۱۳ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۵۵ بتکرار ، ۱۵۸ ، ۱۵۸ بتکرار ، ۱۵۸ بتکرار ، ۱۵۸ ، ۱۵۸ بتکرار ، ۱۵۸ ، ۱۵۸ بتکرار ، ۱۵۸ بتکرا

جهانگیر ، ۱۸۱ ، ۵۰۲ ، ۵۰۵ پتکرار

مشن المقامي ، خواجه ، ٢٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠

مسين منصور حلاج ـ ديكهيے : منصور حلاج

حكم ابن حشم - ديكهيم : مقنع خراساني المقنع حكيم ارساك - ديكهيم : ارساك ، حكيم حكيم افلاطون - ديكهيم: افلاطون،

حکیم ایمنی ڈوکلیس ۔ دیکھیے : ڈوکلیس ، حکیم ایمنی

سكي

حکم سنائی ۔ دیکھیے : سنائی غزنوی ، حکم

حکیم فیثا نحورث دیکھیے : فیثا عورث ، حکیم

حکم محمود ـ دیکھیے : محمود ، حکم

حلاج ۔ دیکھیے: منصور حلاج حمید ، شیح ، عام حمیدالفائن ناگوری ، قاضی ، ۵۹۱ حیدر کرار<sup>م</sup> ۔ دیکھیے: علی <sup>رض</sup> ، حضرت

عالد بن ولید ، حضرت ، ۲۵۰ ، ۲۹۳ ،

ختم المرسلين " (ختم الرسل ") - ديكهيے: عمد " رسول الله حراز - ديكهيے: احمد بن هيسلي الخراز

حسرو - دیکھیے: امیر خصرو خضر ، حضرت ، ۳، بتگرار ۱۵۹ ، ۳۳۵ بتگرار ، ۳۵۳ ، ۱۳۰۰ نظامی، ڈاکٹر ، ۱۳۳۰ خلیق احمد نظامی، ڈاکٹر ، ۱۳۳۰ ، ۱۳۳۰

حلیل آ دیکھنے: ابراہیم ا خواجہ حافظ دیکھنے : حافظ شیرازی

خیرالبشر م/خیرالرسل م ـ دیکھیے: محمد م رسول اللہ

۵

داتا کنج بخش ـ دیکھیے : علی الہجویری

دارا ، سهم ، ۱۹۳ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ ، ۲۸۰ دارا شکوه ، ۱۹۳ ، ۲۱۳ ، ۲۱۳ ، ۲۱۳

دارا شکوه ، ۱۳۳۰ ، ۱۳۱۱ ، ۱۳۳۰ بتکرار ، ۱۳۱۵ ، ۱۳۱۵ ، ۱۳۱۵ بتکرار ، ۱۳۸۸

داس گیتا ، ده داغ ، نواب سرزا خاں ، ه۳۳

داود محرت ، ۱۳۳ مه ، ۱۳۳ درد ، خواجه میر ، ۱۳۸ مه ۱۳۲۸ درد ، خواجه میر ، ۲۰۸ مه ۲۰۲۸ د درد می مهم از می درد شرما ، ۱۳۰ بتکراز ، ۱۵۰ درد شرما ، ۱۳۰۰ بتکراز ، ۱۳۰۰ ، ۱۳۰ بتکراز ، ۱۳۰ بتکراز ، ۱۳۰ بتکراز ، ۱۳۰۰ بتکراز ، ۱۳۰ بتکراز ، ۱۳۰ بتکراز ، ۱۳۰۰ بتکراز ، ۱۳۰ بتکراز ، ۱۳۰ بتکرا

ڈارون ، ۸۲، ۱۵۹، عصہ، ۱۳۸۵ ڈوکلیس، حکیم ایمنی، ۸۲، ۲۸ ڈ

الذاهبی ، ۱۳۱ ذوالنون مصری ، حضرت ، ۱۰۱ بتکرار ، ۱۱۳ ، ۱۱۸ ، ۱۵۰

رابعه بمبری ، ۳۵ ، ۳۸ بتکرار ، ۱۵۰ ، ۱۵۰ ، ۱۵۰ ، ۱۵۰ ، ۱۵۰ ، ۲۱۹ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ،

رسول م / رسول م خدا / رسول م اکرم/رسول الله م دیکھیے :
عمد م رسول الله مدا م دیکھیے :

روح الله ـ دیکھیے : عیسلی ا حضرت

رشید احمد صدیقی ، پروفیسر ، مهوفیسر ، مهده بتکرار رضی الدین صدیقی ، ڈاکٹر ، ۱۹۵۰ رفیع الدین باشمی ، ۵۹۵ رکن الدین ، حضرت شیخ ، ۱۹۳

رنگین (سعادت بار خاں) ، ۳۳۵ روچی ، ۳۳ بتکرار ، ۹۵ بتکرار رودکی ، ۲۰۲ روکرٹ ، ۲۰۲ بتکرار

۱۳۹۸ (۳۹۳ ، ۳۹۲ ) ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۰ ، ۳۱۱ ، ۳۱۱ ، ۳۱۱ ، ۳۱۱ ، ۳۱۱

į

زرکشی ۱۳۸۰ زید بن عمر<sup>رمز</sup> ، ۲۹۵

**3** 

زوکو نسکی ، وانتین ، ۲۳۹ ه ۲۸۹

س

س**ارگون ، ب** م مالک ، عبدالمجید ، ۸ . س

سراج ۔ دیکھیے: ابوالنصر سراج (عبداللہ بن علم بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد) ، طاؤس الفقرآء

سر میاد ، پریم

سرور کائنات م ۔ دیکھیے : محمد م رسول اللہ

سری سقطی ، ۱۳۹ ، ۲۲۰ سعدی ۱۲۲ ، ۱۸۷ ، ۱۵۳ سعید الله ، ڈاکٹر ، ۱۳۳ ، ۲۳۰ سفیان الثوری ، ۱۵

سقراط ، سهم ، هم بتکرار ، ۱۲۲ ، ۱۵ م بتکرار

سکندر ، ۲۲ ، ۲۳۷ ، ۲۸۰ سلیم ، اکرام الحق ، سره سلیان پهلواری ، شاه ، ۳۱۵ سلیان تونسوی ، خواجه ، ۲۳۳ سلیان ندوی ، علامه سید ، ۲ ، ۳۸۵ ، ۵۸۵

سمعانی د ۱۳۸۸ سنائی تحزلوی ، حکیم ، ۱۳۵۸ ، ۱۳۵۸ ۳۵۸ ، ۲۵۳ ، ۳۹۸ ، ۱۲۵ ،

سنجر ، ۲۳۸ ، ۵۱۱ سهل بن عبدالله ، ۱۱۹ ، ۱۳۵ سیتا ، ۲۷

سید مخدوم ـ دیکھیے : علی الہجویری

سید ہجویر ۔ دیکھیے : علی الہجویری

ش

شافعی ، امام ، ۳۱۸ شاه سلیان ، قاری ، سهم بتکرار شاه فضل الرحان گنج سادآبادی ، سهم

شاہ کلیم اللہ ۔ دیکھیے : کلیم اللہ دہلوی ، شاہ

شاه کال ، ه . ه شاه محمد غوثگوالیاری ، حضرت، سام

شاه ولی الله دباوی ، ۳۲۳ شیلی ، حضرت ، ۲۰۲ بتکرار ، ۱۳۸ ، ۲۰۲ ، ۲۹۸ ، ۳۳۸ بتکرار ، ۳۳۰ ، ۵۰۰ بتکرار

شبلی لعانی ، علامد ، ۱۱۹ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ شبلی لعانی ، علامد ، ۲۰۱ هم ۲۰۱ میراد ، ۲۰۵ شبیر رط میران میران میران امام امام

هرف الدین - دیکھے: یوعلی قلندر، حضرت شاہ

شقیق بلخی ۱۹۹۰ شمس تبریز ، حضرت ، ۲۳۲، ۳۳۹، ۸۸۰ بتکرار ، ۸۸۱،

شنکر ، سری ، ۲،۹ شهید بلخی ، ۲،۲ شیخ اکبر ـ دیکھیے : ابن عربی شیخ الطائفہ ـ دیکھیے : محاسبی

شیخ الاشراق مقتول ، ۲۹۸ پتگرار، ۲۹۹ بتگرار، ۲۹۹ بتگرار ، ۲۹۹ بتگرار ، ۲۵۳ بتگرار ب

سیخ المشائخ یحیلی بن معاذ الرازی، --دیکھیے: رازی

شیخ شہاب الدن ـ دیکھیے : شہاب الدین عمر بن عبداللہ السہرورد

شیخ ہندی ۔ دیکھیے : راجو ، رائے

شیر خدا<sup>رم</sup> ۔ دیکھیے : علی <sup>رمز</sup> ، حضرت

شيرين ، ۲۲۳

شیفته ، نواب مصطفلی خا**ں** ، ۵۱۸

شهاب الدین سهروردی - دیکهیے: شیخ الاشراق مقتول شهاب الدین عمر بن عبدالله السهرورد ، ۱۱۰ ، ۱۲۵ ،

مو

صالح محمد ، سولوی ، ۲۰۸۰ بتکرار، ۹ سم مهدره ، ملا ، ۱۸۰ مهدیق رمز - دیکھیے : ابوبکر مهدیق رمز ، حضرت مهلام الدین ، سلطان ، ۲۰۸

#### خ

سیاء احمد بدایونی ، مولانا ، ے۔، ۱ ط

> طاوق عیدانرشید ، ۲۰۰ طیری ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ طفرل ، ۲۰۰۸

#### نا

ظفرالحسن ، پروفیسر ڈاکٹر سید ، ، ، ، ، ہتکرار مید ، ، ، ، ، ، مطفر علی خاں ، مولوی ، سهم ، طفر علی جاں ، مولوی ، سهم ، محرار

عابد ، سید عابد علی ، ۲۲، ۲۵، ۲۵، ۲۰۰ عالمگیر ، اورنگ زیب ، شهنشاه ، عالمگیر ، اورنگ زیب ، شهنشاه ، ۲۲۸ مرب بتکرار ، عالمشدر مضرت ، ۲۸۸ بتکرار عبادالله ، خواجه ، ۲۰ عباسر ن ، حضرت ، ۲۰ عباس ن ، خواجه ، ۲۰ عبالاحد ، شیخ ، ۲۰ عبدالحق ، ڈاکٹر خلیفہ ، ۲۰ م عبدالحکیم ، ڈاکٹر خلیفہ ، ۲۰ م ، ۳ میکرار ، ۲۲۱ ، ۲۲۵ ، ۲۲۸ ، ۲۲۵ بیکرار ، ۲۲۱ ، ۲۲۵ میدالرمان طارق ۔ دیکھیے و طارق، عبدالرمان طارق ۔ دیکھیے و طارق،

عبدالرحان

عبدالقادر بدایونی ، سلا ، ۳۱ میدالقادر بدایونی ، سلا ، ۳۱ میدالقادر جیلانی ، حضرت شیخ ، عبدالقادر جیلانی ، حضرت شیخ ، عبدالفدوس گنگویی ، حضرت ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۱۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ،

عبدالاجد دریا بادی ، مولانا ،

عبدالواحد معيني ، سيد ، ۲۷۹

س. به بتکرار ، ۸۸۸

عثان ، سید ، ۱۳۳

عثمان ، شیخ ، ۱۳۱

عثان منصور ، ٥٠١

عراتي ، ويع ، ١٦٠

عطاء الله ، شيخ ، ۱۹

عطار ، سمه ۲ ، دیم ،

سهوس ، ۱۱ بتكرار ، ۵۲۰

عذراء جههر

عزيز ، ١٨٤

عبدالوحيد ، خواجه ، ٣٣٨

عثان رض عضرت ، ۱۸۸ بتكرار

عثان بارونی ، حضرت ، ۹۰۰

عطا عمد ، شیخ ، ۱۹۳ م عقیقی ، ۱۹۴

علاء الدوله سنجانی - ۱۳۸۸ بتکرار همه ۱۸۶۸ بتکرار به ۲۸۷ بتکرار به ۲۸۸ بتکرار به ۲۸۷ به ۲۸۷ به ۲۸۸ بتکرار به ۲۸۷ به ۲۸۸ بتکرار به ۲۸۷ به ۲۸۸ بتکرار به ۲۸۷ به ۲۸۸

علی ، سید ـ دیکھیے : احمد ، سید

علی ابوالحسن داتا گنج بخش بن سید عثان ہجویری ۔ دیکھیے : علی الہجویری

علی الهجویری ، ۸ ، ۱۳۱ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲ ، ۱۳۵ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸

بتكرار ، ۹۹۷ ، ۹۹۷ بتكرار ، ۱۳۵۷ بتكرار ، ۱۳۹۷ بتكرار ، ۱۳۸۷ به ۱۳۸۷ به ۱۳۸۷ به ۱۳۸۷ به ۱۳۸۷ به ۱۳۸۵ به ۱

علی بادشاه برمزی ، سید ، ۱۸۱ علی بخش ، ۱۸۸

علی بن بندار لیشاپوری ، ۱۰۲ بتکرار

علی بن سهل اصبایاتی ، ۲۵ م

علی شاه ، حافظ ، ۱۳۸ میر بتکرار ، علی قاری ، ملا ، ۱۳۸ بتکرار ،

علی متقی ، ۲۱۱ علی محمد باب ، مهزا ، ۱۸۰ علی محمد باب ، مهزا ، ۱۸۰ علی محدانی ، سید ، ۳۱۵ علیم انته صدیقی ، ۲۱، ۲۲ عمر<sup>رخ</sup> بن خطاب ـ دیکھیے : عمر فاروق رم

عمر فاروق رخ ، ۱۰، ۱۱۱ بتکرار، ۱۸۸ بتکرار ، ۲۹۰ ۲۹۱ ، ۲۹۲ ۲۹۲ ، ۲۹۰ بتکرار ، ۹۹۰ بتکرار ، ۹۹۰ بتکرار ، ۹۹۰ بتکرار ، ۲۹۰ بتکرار ، ۲۹۰

بتکراو ۱۳۱۰ ، ۲۹۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۸۳ ، ۲۵۵ ، ۲۸۳ ، ۲۵۵ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰ ، ۲۵۰

خ

غالب، مرزا، ۱۳۲ ، ۱۵۱ ، ۱۵۱ ، ۱۵۱ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۳۳ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ،

غلام حیدر شاه ، پیر ، ۱۳ ه ف

فارانی ، ۳۰۳ ، ۳۰۳ فاروق رط دیکھیے ، عدر فاروق فارسینداس ، ۳۸ فاطمه رط ، مصرت ، ۲۸۸ یتکرار ، فاطمه بنت ابومسلم خراسانی ، ۲۱ فان کریمر ، ۳۲

فانی (بدایونی) ، ۱۸۲ ، ۲۲۸ مراق ، فخرالدین عواقی مردیکهیم : عراق ، فخرالدین علی بادشاه ، بابا ، ۱۸۲ فخرالدین علی بادشاه ، بابا ، ۱۸۲ فرافری ، ۱۸۵ ولی ، ۱۸۲ مرانسیس ، ولی ، ۱۸۲ موانسیس ، ولی ، ۲۰۳ بتکرار ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ فردوسی ، ۲۰۳ بتکرار ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ فرمون ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ فریاد ، ۲۰۳ بری

نریدالدین شکر گنج ، مغیرت خواجه ، ۱۳۲ ، ایس ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ - ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ایس ، ۱۳۳ ،

فریدالدین عطار ۔ دیکھیے: عطار فرید دانشمند تھالیسری ، شیخ ،

نشنر ، ۳.۳ ، ۳.۳ فضیل بن عیاض قزاقی ، کوفی ، ۲۲ ، ۱۳۵ ، ۵۰۸ ، ۹۰۵ بتکرار

ملاطون ۔ دیکھیے : افلاطون ، حکمیم

فلاطینوس ، یم بتکرار ، ۸۸ ، ۹۸ بتکرار ، . . و بتکرار ، ۹۱ بتکرار ، ۳۰ بتکرار ، شده بتکرار ، شوست ، یم بتکرار فوست ، یم بتکرار فوق ، محمد دین ، س. س ، ه ، ه ، س فیثا غورت ، سکیم، ۸۷ بتگرار فیروز ۔ دیکھیے : کودک دانا فیموزالدین طغرائی، مولانا ، ۲۲۸

J

قارون ، ۲۳۸ ، ۲۷۳ ، ۲۳۵ . قائد اعظم (محمد علی جناح)، ۲۳۸ قباذ ، ۲۱

قشبری دیکھیے: ابوالقاسم عبدالکریم بن ہوازن القشیری نطب الدین بختیار ، حضرت ، ۱۳۲ ہنگرار

فیس دکھیے : مجنوں قیصر الاسلام ، قاشی ، ۳.۲، ۳۹۸

ک

کارلائل ، ۲۰۰

کبیر ، . ۳۰ بتکرار، ۳۰۱ بتکرار، ۲۲۰ بتکرار

کرشن ، ۹۹ پتکوار ، ۲۲۰ کشن پرشاد شاد ، مهاراجد سر ، ۸ بتگرار ، ۱۳۳۳ ، ۱۳۳۵ ،

کلئوم ، ۲۹۲ بتکرار کلیم ٔ – دیکھنے : سوسلی ٔ ، حضرت کلیم اللہ دہلوی ، شاہ ، ۱۳۳۳ ،

> گال ، ۲۰۱ بتکرار گودک دانا ، ۲۱ بتکرار گوهگن ، ۲۹۲

3

کب ، پروفیسر ایج - اے - آر ، ۱۳۳

گرامی ، مولانا ، به به ، جهم م گشتاسب ، ۲.۱

گنج بخش ۔ دیکھے: علی الہجویری گونم بدھ ، ہہ بتکرار ، ہہ، ۳۹ ، ۵۲ ، ۵۷ ، ۸۰ بتکرار، ۸۱ بتکرار، ۹۱ ، ۱۳۸ بتکرار،

گواشے، . ـ مہتکرار، اے مہتکرار، ۲ م

ل

لاسان ، ١٦٩

لسان الغیب د د کھیے : حافظ شیرازی

لیلنی ، ۲۲۳ ، ۲۸۹ ، ۲۸۸ ۲۸۸

•

مطبوت ، ۲۱۹ ، ۲۵۹ ، ۲۱۳ مطبوت ، ۲۱۳ بتکرار ، ۹.۳ ، ۲۲۳ ، ۲۵۱ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۲ ، ۵۰۰ ، ۵۵۰ ، ۵۵۰

مجنوں ، ۲۲۳ ، ۳۲۸ ، ۳۸۸ هاسبی ، ۱۱۲ بتکرار ، ۱۱۳ بتکرار ، ۱۱۵ ، ۱۳۵ ، ۱۵۱ ، ۲۵۱ ، ۱۵۵ بتکرار ، ۵۰۸

محبوب النهى ـ ديكهـے : نظام الدين اوايا ، حضرت ، خواجہ

محمد ، امام ، ۱۹۸ محمد اجمل ، ڈاکٹر ، ہ بتکرار محمد اشرف ، شیخ ، ۲۵۹ ، س.س، ۱۹۹

محمد بن استعاق ، ۹۷

عمد بن خفیف ، ۲۵ ، ۵۰۰

محمد حسن قرشی ، حکیم ، سهم محمد دین فوق ـ دیک<u>هبر</u> : فوق ،

محمد دین فوق ۔ دیکھیے ؛ فوق محمد دین

عمد ذوق ، شاه سید ، ۵۲۵ عمد رسول الله (صل الله علیه و آله وسلم)، ۳۵ ، ۱۹ ، ۹۸ بتکرار، ۳۰۱ ، ۱۱ بتکرار ، ۱۱۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۸ بتکرار ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۸ بتکرار بتکرار ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ بتکرار

۱۵۹ بتكولو، ۱۹۲ ، ۱۸۴ بتكرار، ۲۱۹، ۲۱۸، ۲۲۰ بتكرار، ۲۲۵ بتكرار، ۲۲۹ بتكرار ، ۲۲۵ بتكرار ، ۲۲۸ بتكرار، ۲۲۹، ۲۳۰ بتكرار TTL ( TTB ( TTT ( TT) بتكرار ، ١٣٦١ ، ٢٣٢ ، ٢٥٤، ۸۵۸ بتکرار، ۲۵۹، ۲۹۸ ۲۶۱ بنکرار ، ۲۹۴ ، ۲۹۴ ۲۹۸ بتکرار، ۲۷، ۵۲۱، ۲۲۶ ، شهر بتكرار ، ۱۲۸۳ ، ۲۸۵ بتکرار ، ۲۸۷ بتکرار ، ۲۸۸ بنکرار ، ۲۹۰ بتکرار، ۲۹۳ ، ۲۹۳ بتکرار ، ۲۹۳ بتكرار، ۹۹،، ۳۰۱، ۳۰۸، ۳۱۳ بتکرار، ۲۱۷، ۳۲۱، ۲۳٦ ، ۲۳۲ بتكرار ، ۲۳۵ بتكرار ، ٣٣٦ ، ٣٣٧ يتكرار ، ۲۳۸ بتکرار ، ۲۵۰ سه ۲۳۸ ه ۲۸ ، ۲۸۹ بتکدار ، ۲۸۸ ، عهم بتكرار ، ۱۹۸ ، ۲۰۸ ، ۳۰۳، ۱۰ بم پتکرار، ۱۱، ۱ ۱۱ بنگرار، ۲۱ ، ۲۸ ، ۲۸ ، ٣٣٦ بتكرار، ٩٨٨، ٢٣٨، DTY 'DTI 'DIT ' ME9 بتكرار ، مهم ، ده ، عده بتكرار ، ٥٥٩ ، ٢٠٥ بتكرار ، ٥٢٥ ، ٨٦٥ لتكرار ، ٥٥٥ بتكرار ، ۵۸۰ ، ۵۸۵ بتكرار عمد شریف ، پروفیسر سیاں ، ،

۱۹۹، ۱۹۵، ۱۲۰ بتکرار عمد شهیع ، ۱۳۸۸ عملا عباسي ، ۱۳۹۹ ، ۲۰۱۸ عمد علی ۔ دیکھنے ؛ علی متقی عمد عمرالدين ، ١٠٥٨ مد مصطفلي م ديكهير: عمده رسول الله محمد سور ۱۸۱ محمد يوسف اصلامعي ، ١٥٥ محمود ، حکم ، ۲۸ عمود شبستری ا شیخ ا ۱۲۵ محی الدین این عربی مدیکھیے: ابن عربی مى الدين عبدا قادر ابن عبدالله العبلى ـ د كهر : عبدالنادر جيلاني ، حضرت شخ

جهودغزنوی ، سلطان ، ۱۳۱ ، محمودغزنوی ، سلطان ، ۱۳۱ ، ۲۵۳ مدهیا میکاسی - دیکهیے ، میکاسی ، مدهیا مراضلی رق - دیکهیے : علی رق ،

حضرت مریم ۴ ، حضرت ، ۹۲ ، ۹۵

مریم ۱۰ هصرت ۱ ۹۴ م ۹۹ مریم ۱۰ مصرت ۱ ۹۳ م ۹۳ م ۹۳ م ۱ ۹۳ م ۱

مزدگی بابک دیکھیے : بابک مزدگی

مسعود بن محمود غزنوی ، سلطان ، همود عزنوی ، سلطان ، همود عربی ماده در ماده در

سیع" ۔ دیکھے : عیسلی حضرت مصحفی ۳۲۵

مصری قبطی ، ۸۵ مصطفلی <sup>ص</sup> ــ دیکھیے ، محمد <sup>م</sup> رسول الله

مطهر بن فاطمه بنت ابو مسام خراسانی ، ۳ و

مظفر الدين أحمد ، بيرزاده ، ٢٢٥ معاويد رض ، ٢٢٥ معاويد رض ، ٢٣٠

معتصم ، خلیفه ، ۱۵ ، ۱۵ ، ۱۸ ،

معروف کر حی ، ۱۵۰ معین الدین چشتی د بجری اجمبری ، حضرت خواجه ، ۸ ، ۱۳۲ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ پتکرار ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۸ پتکرار ، ۱۸۸ پتکرار ، ۱۸۸ پتکرار ، ۱۸۸ پتکرار ، ۱۸۸ ،

مقدسی ، سا

مقنع خراسانی ، ۱۱۰ بتکرار ، ۱۹۰ ملا صدره ـ دیکھیے : صدره ، ملا سلا ہادی سبزواری ـ دیکھیے : ہادی سبزواری ، ملا

منصور حلاج ، س۱۱ بتکرار ، ۱۵۱ ، ۱۵۲ بتکرار ، ۱۵۱ ، ۲۷۹ ، ۳۰۵ ، ۳۱ بتکرار ، س۱۳ ، ۳۱۸ ، ۳۵۳ ، ۳۸۱ ، ۳۲۹

مودود بن مسعود غزنوی، سلطان،

موسلی<sup>۲</sup>، ۱۰۹ ، ۱۲۰ ، ۱۷۹ ، ۱۷۹ مومهر

بتکرار ، ۱۵۱ ، ۸۵۸ بتکرار . ۲۸۹ بتکرار ، ۲۸۳ ،

عهم بتكرار، ١٣٦١، ٠٠٠٠

076 1 747 1 779

موسنی ۔ دیکھیے ، ہادی

مولانا اکبر - دیکھیے : اکبر

الد آبادي

مولانا روم <sup>17</sup> - دیکھیے : رومی <sup>17</sup> سہابیر جین ، ۹۱

سهدی ، خلیفه ، ۱۸ ، ۱۵ ، ۱۹ ، ۱۹

TA ( T)

مے سینون ، موسیو ، ، ۱۸

میان میر ، حضرت شبخ ، ۸، میان میر ، حضرت شبخ ، ۸،

617 6 77.

میر، میر تقی ، ۱۸۷ انتکرار ، ۲۱۱ انتکرار، ۲۱۳ ، ۲۲۸

٥..

معراجات نقشبند المعروف به الماما مدال بريد

میر ولی الدین ۔ دیکھیے: ولی الدین، ڈاکٹر میر میکاسی ، مدھیا ، ہے میکانل ، دہ ، ہے ، ے د

ن

نبی <sup>در ا</sup>نہی کریم <sup>ص</sup>ہ دیکھیے : محمد <sup>س</sup> رسول اللہ

تورالدین - دیکھیے : ابوسعید تورالدین

نظام المشائخ مديكات نظام الدين اولياء م مضرت شواجه

ننهار شاه ـ دیکھے : نظمر ولی

نذیر نیازی ، ۱۹،۵۱۱ ۵۲۱

نصير الدان حسبن ابن لياز احمد

بریاوی ، حضرت شاه ، ، ، نصیر الزمان ، حضرت شاه ، ، ، هم نطشر ، ، هم بتکرار

نطهر شاه مديكهيم : نطهر ولى نطهر ولى نطهر ونى ، ١٨١ بتكرار

نظام (حیدرآباد دکن) ، ۴۳۸

نظام الملک طوسی ، ی، بنکرار ، نظام الملک طوسی ، ی، بنکرار ،

715 1 177 TA

نظام الدين إواياء ، حضرت خواجه،

המס ל המי ל הדד ל הדי

אדאפונ ، דאת נדאפונ ، . דאת ידאפונ

۹۹ به بتکرار ، ۹۹ به بتکرار،

پنومان ، ۲۷ بیگل ، ۲۰۸ ، ۳۰۲ ، ۳۰۳ ۲۷م بتکرار ، ۳۷م بتکرار ، ۲۲۵

ی

یزید ، ۳۹ ، ۱۹۳ ، ۲۹۰ میزید ، ۲۹۰ میزید ، ۲۵۸ میزید ، ۲۵۸ میزی همیلی بن معین ، ۲۸۸ میزی همیلی بن معین ، ۲۸۸ میزی معتوب ۲ ، ۲۹۸ ، ۲۲۳ ، ۲۸۸ ، ۳۱۸ میزی وسف ، امام ، ۲۸۸ میزی بوسف الدین ، سید ، ۲۵۲ میزونس علی بیگ ، ۲۵۲

Aditi, 57
Al-Farabi, 196
Al-Ghazali—see, Ghazali
Al-Jili, 11
Amelius, 91
Arbery, 36, 144
Azura, 51
Bashar Ibn Burd, 21
Bausani, Dr. Alessando, 199
Beal, 15, 132
Bhikku Silchara, 77
Bosanquet, 370
Brahma, 152
Budha, 77
Burkitt, F.C., 47, 50

9

واثق بالله ، . ،
واصل بن عطاء ، ، ، بتكرار
واصل بن عطاء ، ، ، بتكرار
واسق ، ۳۲۳
وانتين ژوكوفسكى ـ ديكهيے :
وقار عظيم ، سيد پروفيسر ، ٥٠٥
ولى الدين ، ڈاكٹر مير ، ٣٠
ولى الله دېلوى ، شاه ، ٣٣٥
ويكنز ، ٢٩١
ويكنز ، ٢٠١

بادی (خلیفه) ، ۲۸ بتکرار بادی سبزواری ، ملا ، ۱۸۰ بارونالرشید ، ۱۸۰ ، ۲۰۵ براکلیشس ، ۸۲ Nicholson, R. A., 26, 36, 87, 92, 94, 97
Noeldki, 97
Porphyry, 87, 91
Prajapati, 57
Rhys David, Mrs., 77
Riffat Burky, 517
Rumi, Jalal-ud-Din, 196
rep, 460
Sargon, 46
Shustry, M.A., 39, 82
Sharif, M.M., 10
Socrates, 84

Subramanyam, K., 76

Von Kremer, 167

Thales, 81

Clodd, 460 Dawson, M.M., 41 Daqiqi, 200 Das Gupta --- see, Gupta, Das Ettinghausen, Dr. R., 172 Gautama, 77 Ghazali, 123, 367 Gupta, Das, 58, 61, 68 Hegal, 460 Husain Mansur, 152 Ibn-al-Arabi, 10, 196 Ibn-Maskwaih, 196 Ibn-Sina, 196 Jackson, 52 Jalal-ud-Din, Rumi, 1 Mac Donnell, A.A. 55, 57

Marcion, 52

### اماكن

الف ایرودی ، ۱۸۱ آذراليدن ، ١٥٠ عد ١٤٠١ ایشیا ، ۱۵ ، ۲۷۹ ۲۲۹ rzi . rar i di ایشیائے کوچک ، ۱۸۱ العاد والمراس والمعا TAC : Jal محرين ، ١٩ ادیسا ، ہم ہدایوں ، سہہ اسپين . ن . ۲ بدر ، ۱۲۸ ، ۲۳۸ ، ۲۹۹ اسکندرید ، م ، ، ، ، ، ، ، برصغیر پاک و چند ، ۱۲۹ ، ۲۲۹ اشىيلىم، م.م ۱۳۱ ، ۱۳۲ بتکرار ، ۱۸۰ اصفهان ، ۱۹ تنکرار ، . . افریته ، ۲۵ 012 60.4 افغانستان ، مهم ، ١٥٠ بسطام ، ۲۲۹ بتكرار الدآياء مصم بصره ) ۱۹ ، ۲۹ ، ۱۹ ، ۱۹ م امریکه، ۱۷ به بتارا بطحا ، ۲۲۸ الكلستان ، ۲ ، ۲۰۸۰ و ۱ بغداد ، ۱۹ ، ۳۹ ، ۴۸ بتکرار ، ایران ، ۱۱ ، ۱۷ ، ۲۱ ، ۲۹ . 100 - 177 - 117 - 92 بتکرار ، یع ، بر ، یع ، 1 m . A ( 444 ( 102 ( 107 ME . ME . MO . MM . TH 04. 6014 بتکرار ، ۵۰ بنکرار ، س للاد اشروسه ، ١٤ بتکرار، ۸۱ بتکرار، ۱۹۷، بلخ ، ۸۱ ، ۱۳۳ ، ۱۳۵ بتكرار ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ بتکرار ، ۱۵۷ ، ۱۸۵ ، ۱۸۹ ، ۱۹۵ بنکرار ، بنگارر ، وجبر بهارت \_ دیکھیے : مندوستان 100.1019 1014 FEL

بيت الله (بت العرام) - ديكهي :

ينا ، ، ، ه

پ

پاک پٹن ، ۱۳۰۰ پاکستان ، ۱۰۰٬ ۱۳۵٬ ۱۳۵۰ پانی پت ، ۱۳۹۳ پشاور ، ۱۳۸۵ ساور ۱۳۸۸ ساور ۱۳۸۸

ت

> جرمی ، ۲۸۰ ، ۳۸۰ جم ) ۲۹۵ جونهور ، ۲۰۰

> > چ چاچڑاں ، ہے ہم چین ، ۲۸۵

حجاز ، ۱۵۵ ، ۲۵۵ ، ۲۵۵ مجاز ، ۱۵۵ ، ۲۵۵ محال می می می مطلب ، ۱۵ ، ۲۲۲ مینی ، ۲۲۲ میدرآباد ، می ۲۰۰۰ می ۲۰۰ می ۲۰ می ۲۰

خراسان ، به ر بتکوار ، ۳۹ ، ۱۹۲۰ ۱۰۳ - ۱۵۰ خیبر ، ۲۵۰ بنگرار ، ۲۵۰ خیبر ، ۲۸۱ ، ۲۸۵ بتگرار ، ۲۸۱

۲

دیلی ، ۱۳۲ ، ۱۸۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۳ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹

راس کاری ، ه . .. رمله ، ۲۰ و ۲۰ ، ۱۲۳ ، ۲۰ ، ۲۰ ، ۲۰ ،

۱۳۳ ، ۲۸۵ ، ۲۳۷ ، ۲۳۲ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸

س گرتال ، سوم سجز ، ۱۳۲ ، ۱۹۰۰ سجستان ، . وس

> غرناطه ، ۹۲۰ غزنی ، ۱۹۰

ک

فارس ، ۱۳۱ ، ۵۰۱ فرانس ، ۲۰۰ ، ۲۲۰ فرغند ، ۲۲۰ فرنگ ، ۲۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ فسطاط ، ۲۰۰

J

قابره ، ۲۱ قرطبه ، ۳۳۳ بتکرار ، ۳۳۸ قولیه ، ۳۸۰ ، ۸۸

ک

کراچی ، ۳ بتکرار ، م بتکرار ، ۲ ۲۲۹ ، ۳۰۲ ، ۵۲۵ کربلا ، ۲۲۹ ، ۲۳۱ ، ۲۸۹ بتکرار ، ۲۹۱ ، ۲۹۱ ، ۵۸۵ کشمیر ، ۵۰۵ سراندیپ ، ۱۳۱ سربند ، ۳۰ ه بتکرار سری لنکا - دیکھیے : انکا سلمٹ ، ۵۰۸ سلمٹ ، ۵۰۸ سلمٹ ، ۵۰۸ سلمٹ ، ۱۸۰ بتکراز ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ سنگ اسود ، ۱۸۰ سنگ اسود ، ۱۸۰ سنگ اسود ، ۱۸۰ سنگ اسود ، ۱۸۰

سوسنات ، ۱۳۴۴ سیانکوف ، ۱۳۹۹ ، سهم سیسنان ، ۱۹۹۰ سینا ، ۲۳۲ ، ۱۹۹۲

ش

شام ، ۱۹ ، ۱۹ ، ۲۹ بتکرار ، ۲۳ ، ۲۹۲ ، ۲۹۲ ، ۳۰۳ ، ۳۰۵ ۲۰۵ ، ۳۲۳ ، ۳۲۳ ، ۲۰۵ شیراز ، ۱۲۵

> سی میفا ، ۱۹۲ صقلید ، ۸۳

طبرستان ، . ۲ طبعی ، ۲۵۱ طور ، ۱۲۰ انتکرار ، ۱۹۸ ، ۲۲۰، انتکرار ، ۲۵۳ ، ۲۸۳ طوس ، ۱۸۸

و ۱۳۷۰، ۲۵۳۱۲۰۳، ۹۵۱ مجد ۳۷۷، ۳۷۲

کعبد ، ۲۲۱ ، ۲۲۲ ، ۲۳۳ بتگرار،
۲۱۳ ، ۵۸۵
گوثر ، ۵۸۲ ، ۲۸۵
گوف ، ۱ ، ۳۳ بتگرار ، ۱۳۰
گولمیا ، ۱۳۰
کوه اصفهان ، ۲۰
کهبتووال ، ۲۳۱
گیمبرج ، ۵۸۸ بتگرار

لحسا، ۱۹ نکھنڈ، ۔ ۵ نندن، ۲، همم نکا، ۲۷، ۱۳۱، ۲۲

> م سالایار ۱۳۱۰

ماوراء النهر ، ١٤ ؛ ١٩ ا مدین ، ١٤٦ مدینه منوره ، ١٨٥. بتكرار ، ١٩٣٠ مرو ، ٢٩٨ مروه ، ٢٢٦ مراوه ، ٢٢٦ مسجد قرطید ، ٢٣١ ، ٣٣٣ ،

مسجد لبوی ، ۱۹ مسجد لبوی ، ۱۹ مسجد البوی ، ۱۹ مسجد معبر ، ۱۸ مسجد ، ۱۲۵ مسجد مقام البواهیم ۲۰ مسجد معظمه ، ۱۳۱ ، ۱۳۸ مسکد از ، ۲۸ مسکد معظمه ، ۱۳۱ ، ۱۳۸ مسکد از ، ۲۸۵ مسکد از ، ۲۰۵

سلتان ، ۱۸۲ ، ۹۰ سومالی ۲۳۲ سومالی ۲۳۲ میلایا ، بسم میلا پور ، ۱۳۱

ن غید : ۲۹۷ نیل : ۲۹۲ : ۲۹۳ نیویازک : ۳

پالینڈ ، .۳۸ ، ۱۵۳ پندوستان (پند) ، ۱۲ بتکرار ، ۱۳۵ ، ۱۵۳ پتکرار ، ۱۳۱ پتکرار ، بتکرار ، ۱۲۵ ، ۱۳۱ پتکرار ، ۱۳۲ پتکرار ، ۱۸۱ بتکرار ،

Cambridge, 50

China, 172

Lahore, 10, 199

Persia, 25

Strassburg, 55

Ş

یٹرب ۔ دیکھیے: مدینہ منورہ یورپ ، ۱۸۹، ۱۸۹، ۱۱۸ بتک ار،

الف

آغانی ، ۲۰ ابو داؤد ، ۱۹۵۰ این ماجد ، ۹۵ م البشد ، ۱۹ ، ۱۹ سکرار ، ۱۹۰۰ مه بتكرار الهر ويد ، ۵۹ ، ۵۰ احدال خلفائے عباس ، ، احياء علومالدين ، ١١٧ ، ١٢٣٠ الاخبارالطوال، ١ ، ١ ، ١ اردو (مجلم) ، ارمغان حجاز ، ۱۹۹۴ بتکرار ، ۹ مهم بتکرار ، ۲۵۷ بتکرار ، ۲۵۸ بتکرار، ۲۵۹ بتکرار، MLD + MLM + T9M + T9. بتكرار ، ٢٧، يتكرار ، ٧٧، بتكرار ، ۱۹۸ ، بتكرار ۹۹۸ ، ۵۶۱ بتکرار

بتكرار ، ۲۲۵ ، ۲۲۷ بتكرار ، ۲۳۲ ، ۲۵۱ ، ۲۳۲ ، ۲۵۲ ، ۲۳۹ ، ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، ۲۹۰ ، ۲۲۵ ، ۲۲۵ ، ۲۲۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۸۵ ، ۲۸۵ ، ۲۸۵

مهد اقبال (مجله) ، ب اقبال اور تصوف اسلام ، ۲۳۰ اقبال کا تصور زمان و مکان اور دوسرے مضامین ، ۵۸۲ اقبال کے محبوب صوفیہ ، ۲۱۷ ،

مین کے حبوب حوید ۱۱۲۰ ۱۳۰۸ میرو اقبال لیکچرز ، ۱۲۳

اقبال معاصرین کی نظر میں ، ۵۶۵، ۵۷۳ ہتکرار ، ۵۸۳.

اقيال نامه ، ١٩٩٩ ، ٢٦٠ ، ١٣٦٩ ،

۵۰۸ ٬ ۳۳۰ ٬ ۳۳۷ اغییل ، ۵۲ القاس العارفین ، ۳۳۳

اوستا، رم، ۱۰م، مم بتکرار، هم بتکرار

ايران مين مابعدالطبيميات كا ارتقاء،

، ، بتکرار ، ، . ایران ناسه ، ۱۸۵ ایمان ، ۲۸۰

ب

۱۱، ۲۰، ۲۰، س، بربی داله بتكرار، ۲۱۳، ۲۳۷، ۲۵۰ بتکرار ، ۲۷۰ بتکرار ، ۲۸۰ ۱۸۱ ، ۳۳۳ بتکرار، ۲۵۹ بتكرار ، ۲۵۷ ، ۳۹۱ بتكرار ، ۲۹۲ ، عدم بتكرار ، ۲۹۲ 1044 10.4 10.1 1 499 . ۱۰ ۱ ۱۰ ۱۰ میره بتکرار ، ۵۳۵ یتکرار ، <sub>ش</sub>م بالک درا ، ۱۱۸ ، ۲۹۱ بتکرار ، · ~~ · ~~ · ~~ · ~~ · ~~ · ~~ ~~~ برعظیم پاک و بند کی ملت اسلامید، ۱۸۱، به ۲۰۰۰ ۱۳۱۹، 0 · m ( TT · برہمنان ، ، ۔ بهگوت پران ، ۲۸

Ų

بهکوت کینا ، ربہ

پس چه باید کرد اے اقوام شرق، ۲۳۸ ، ۲۳۸ بتکرار ، ۲۳۸ پیام اقبال ، ۵۶۵ نیام مشرق ، ۲۱۰ بتکرار ، ۲۱۵ نیام مشرق ، ۲۲۲ ، ۲۸۵ بتکرار ، ۲۱۵ ، ۲۲۲ ، ۲۸۵ بتکرار ،

\* **674 '** MAN ' MAT ' TAY FMG

ت

تاریخ ادبیات پند ، ۱۰۹ تاریخ اصفهان ، . ۲ تاریخ اصفهان ، . ۲ تاریخ الاسلام السیاسی ، ۲۱ تاریخ تصوف اسلام ، ۲۹۰ تاریخ مشائیخ چشت ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۸۰ تاریخ مکم ، ۹۰۸ ، ۳۸۰ ، ۳۸۰ تورید بخاری ، ۲۸۸ تقیقات نوین راجع بکشف تفقیقات نوین راجع بکشف المحجوب ، ۲۰۰ بتکرار ، تنکرار ، ۳۰۰ تنکرار ، ۳۰۰

ا ۱۹ م الزک جهانگیری ، ی ه م تشریحات ، ۵۳۹ تشکیل جدید اللهیات اسلامیم ،

بتکرار ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ تمبوف ، ۲۶ تمبوف ، ۲۶ تمبوف اسلام ، ۲۰۰ تمبوف اور اسلام ، ۲۰۰ تملیقات عوارف ، ۲۰۰ تملن اسلام ، ۲۰۰ تملن اسلام ، ۲۰۰

تيتريد بريمنا ، ۲۵ ، ۵۳

ami 'ari 'ar. 'ais

7

حج العطائب ، ٢٨٥ حكمت روسى ، ٢٨١ مكمه الاشراق ، ٣٦٨ حيات سعدى ، ٢٥٥ حيات سعدى ، ٢٥٥ حيات و تعليات حضرت دانا گنج

> خ خطوط اقبال ، ۵۵۰ ، ۵۵۸

داستان دینک ، ۳۳ دارالمعرفت ، ۵۰۵ دین کارد ، ۳۳ ، ۳۳ بتکرار دیوان حافظ ، ۳۲۳

راز بیخودی ، ۳۲۵ · ۱۲۵ اللی ، ۳۸۵ الرعاید" محقوق الله تعاللی ، ۲۸۵ رعایت. لحقوق الله ، ۱۱۲ رعایت. درگ وید ، ۵۵ ، ۵۵ ، ۵۵ ، ۵۵

į

زبور عجم ، . د۳ ، ۳۹۳ یتکرار ، ۱۳۵۸ و ۱۳۹۷ مهم

س

سراسا ، یه به بتکرار

سر اکبر ، ۳۱۳

سر الاولیاء ، ۳۹ م

سر دلبرال ، ۵۲۵ ، ۵۵۱ ، ۵۵۵

سر دلبرال ، ۵۲۵ ، ۵۲۱ ، ۵۵۵

سرود رفتد ، ۲۹ م

سفرنامه (ابن بطوطه) ، ۱۳۱

سفینة الاولیاء ، ۱۳۰

سنکهیا سوترا ، ۱۳۹

سیاست نامه، ی ۱ ، ۱۸ بتکرار ، ۱۹

سیر الاولیاء ، ۳۳

Å

شاپنامه ، ۲۰۱ بتکرار شرح رباعیات ، ۵۰۵ شعرالعجم ، ۲۰۱ ، ۵۳۰ شیخ عبدالقدوس گنگوهی اور ان کی تعلیات ،۲۷۲

فی

ضرب کایم ، ۸ ، ۲۰۰ بتکرار ،

۱۵۰ (۲۱۲ ) ۲۵۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ ) ۲۸۰ (۲۸۰ )

ط طویقت ، یه . یه

ع عوارف البعارف ، ۱۱۰ ، ۱۲۵ ف

فتوح الغيب ، ١١١ فتوحات مكيد ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٣٠ ، ٣٠٥ فرق فرق ، ٣٨٩ فعبل في المحبة ، ١١٠ فعبوص العكم ، ١٠ ، ٢٠٥ ، ٢٠٥ فعبوص العكم ، ٢٠٠ فلسفه اقبال ، ٣٠٥ فلسفه عجم ، ٣٠٢ فلسفع كے بنيادى مسائل ، ٢٠٠ ،

فوالد الفواد ، . جم ، ٢٣٠

بتکرار ، ۱۰۰ بتکرار ، ۱۰۰ بتکرار، ۱۰۸ بتگرار، ۱۰۸ بتكرار ، ۱۱۴ ، ۱۱۴ ، ۱۱۴ ، ۱۱۸ ، ۱۱۸ بتکرار ، ۱۲۰ ۱۲۱ ، ۱۲۲ بتکرار، ۱۲۳ بتكرار، ۱۲، ۱۲، ۱۳۸۱ ، ۱۳۷ بتکرار ، ۱۳۹ بتکرار ، ۱۳۰ ، ۱۳۲ بتکرار ، ۱۳۹ ، ۱۵۲ ، 109 ( 104 1 102 ( 104 بتكرار، ، ۲۰ ستكرار ، ۲۰ و بتكرار ۱۹۲ بتکرار ، ۱۹۳ بتکرار، ۱۹۳، ( 17A ( 174 ( 177 ( 176 ا ۱۵ ، ۱۵۹ بتکرار ، ۱۸۹ ، . 719 . 712 . 7 . 1 . 190 . TAS . THY . THI . 17H 1 128 1 121 1 THE 1 THA ۳.۱ ۲۹۲ ۴۲۹۱ میکوار

ک

تتاب البدء والتاريخ ، ١٥ كتاب البيان لابل العيان ، ٢٨٩ كتاب التوابم ، ١١٢ كتاب الزبد ، ٣٤ ، ١١٢ ، ١١٨ كتاب العبدق ، ٣ ، ٣٠ بتكرار ، ٢٠١

كتاب الطواسين ، ٢٦، ، ٢٩، ، ٩٤، عا كتاب اللمع ، ٢، ٢٦، ٢٩ ، عا بتكرار، ٩٥، ٩٩، ٩٩، ١١١، ١١١، ١١٥، يتكرار، ١٥٨، كتاب الوصايا، ١١١،

نتاب فعا و بطاء بهم. انتهاء ابد، مهد

کشف المحجوب ، ب ، ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ، ۱۳۹ ،

کشمیری گزف ، س.س کنهیا اینشد ، ۲۱

گانها ، سم گنها ، چه بنکرار ، ۱۸ بتکرار ، گینا ، چه بنکرار ، ۱۸ بتکرار ،

٢

مبدء و معاد ، ۱.۵ متخب التواریخ ، ۳۱۰ مثنوی مولانا روم / ۳۸ ؛ ۱۱۹ ، ۱۱ بتکرار ، ۱۱۵ ، ۱۹۲ ، ۲۲۲ مراة المثنوی ، ۲۲۲ ، ۲۳۸

مزدیستان نے ہر ، ہے ۱ ہتکرار -مسافر (مثنوی) ، ۳۵۵ ، ۱۹۳۰ 505 F 040 سندس مد و جزر اسلام ، ۱۹۸۸ سلمانوں کی سیاسی تاریخ ، ۲۰، اشكراة ، ۲۹۵ ، ۱۹۹ معارف لدنيه ، ١٠ م معرفت الحقالق ، ١٠٥٠ مقالات اقبال ، و ع م ، م بتكر مكاتيب اقبال ، د ، ١ ٢٨، ٢٢٨ مکتوبات امام ربانی ، ۲۰۵ ملفوظات اقبال ، عمم ، عمم بتكرار منڈک اوپنشد ، جہ بتکرار منهاج الدين ، ٢٨٠٠ مها بهارت ، مه میراث ایران ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۸ ، ۸ ، ۸ بتکر ار

ں

میر تتی میر ، حیات اور شاعری ،

شوالقلوب ، ۲۸۰ نفحات الانس ، ۴۴ ، ۳۲۵ نفسیات واردات روحانی ، ۴۰۹ ، ۱۳۵ ، ۲۵۵ نورالحقائق ، ۵۰۵

و یندیداد ، سس بتکرار ، هس بتکرار

Sidhanta System, 75 Mish Katal-Anwar, 367 Mystics of Islam, 36, 87, 92, 94, 145 Proceedings of the Third Oriental Conference (1924), 75Process of Emanation from The Supreme Being, 47 Oman, 26, 367 Outlines of Islamic Culture, 39, 82 Researches in Manicheism, 52 Reason and Intuition Iqual's Poetry, 547 Religion of the Manichees, 47, 50 Sufism, 36, 144, 145 Vedic Mythology, 55

Dedication , to Professor T.W. Arnold, 10, 11, 12, 13 Development of Metaphysics in Persia, 10, 21, 23, 25, 151, 152, 159, 162, 169, 170, 179, 195, 235, 304, 368 Early Mystic of Baghdad, 508 Enneads, 304 Ethical Religion of Zoroaster, 41, 42 Hindu Mysticism, 58 Journal of the Regional Culture, 547 Legacy of Persia, 22 Majjihma Nikaya, 77,79,80 Manual of Budhism, 77 Metaphysics of the Salva

## غلط نامه

| معيح                    | خلط                  | سطر         | منعي        |
|-------------------------|----------------------|-------------|-------------|
| و غن (سوره نمبر د ،     | غمن                  | <b>♥</b>    | <b>(* T</b> |
| آیت نمبر ۱۹)            |                      |             |             |
| (قرآن س ۲۹ ) (۲۹ )      | (قرآن ۲۸ - ۲۸)       | T (**       | 11          |
| و غمن                   | <del>غ</del> ين،     | ۲.          | 1 • 7"      |
| (17:6.)                 | (10/0)               |             | **          |
| (~: &4)                 | (12 81 72/4).        | 4 11/44     | 37          |
| (~~ : *.)               | (m A ) ( r . vr)     | ٥           | 1 - 17      |
| (144:7)                 | (2 ( 7)              | 4           | 1 - #       |
| (r2": TF)               | (پ ۲۲ ع ۱۱)          | 1 4         | **          |
| و کان                   | کان                  | 1           | 1 . 4       |
| وكان                    | کان                  | **          | 91          |
| (11: 49)                | (10: 49)             | ۳           | 1.7         |
| (1p; r1)                | (17: 79)             | ~/ <b>*</b> | ,,          |
| (61:11)                 | (67:19)              | ٠           | ,,          |
| مدقوا ما                | صدقوا ، ما           | 1.1         | "           |
| باشت (۲۰، ۲۰۰) ،        | ، بانت ،             | 17          | **          |
| و بشرالمهابرین۵ (۲:۵۵)  | و بشرالصابرين فجعل   | 1 ^         | 1 - 4       |
|                         | لهم الكرامة بالبشرى  |             |             |
| صلدتين٥ (البقره : ۱۹۰۰) | (صادقین البقر ۔ ۲۳)  | * *         | **          |
| اعلموا انما الحيلوة     | انما الحيواة         | *           | 1 - 4       |
| واقته عنده حسن المآب    | وما الحيواة الدنيا   | ^           | **          |
| _                       | الامتاع الغرور (٣/٣) |             |             |
| ,, ,                    | 470                  |             |             |

| ایای وایای فارهبون ، وایای فاتقون | وایای فاتقون سوځر و | ) Y     | æ        |
|-----------------------------------|---------------------|---------|----------|
| · (m 1 3 m + ; +)                 | فرهبون ، مقدم       |         |          |
| ( ( ) T & : T ) 4 A               | ش                   | 1 5     | <b>,</b> |
| تل ان                             | <b>پان</b>          | 10      | ,,,      |
| الله (۲۰: ۲) شا                   | اق ـ                | 17      | **       |
| (76: 67)                          | (٦٨: ٣)             | 19      | 1 - 4    |
| (64: 77 677)                      | (2/00)              | * *     | 1 . 4    |
| - (124:4)                         | ~ (Y/YZY)           |         | 1 - 4    |
| والله هوالفي الحبيد               | والله غنى حميد      | 4       | 1 • ٨    |
| (البقره ۲ : ۲۱۹)                  | (البقر ۱۲۰۰)        | ۱ ۳     | 1-4      |
| شیء                               | ئيئى                | 17      | 771      |
| تتجافلي                           | لتجاق               | 17      | **       |
| احباؤك                            | احباك               | ۲.      | ,,       |
| یک                                | بک                  | 14      | Y 9#     |
| معلوك                             | محلوک               | 1.1     | **       |
| الحيلوة                           | الحيواة             | امات پر | مختلف سة |
| (127:2)                           | (4:141)             | 1       | 110      |
| الفقر ازين                        | النقرا زين          | ۳       | 114      |
| الفتر المبادق                     | الفترا لصادق        | 13      | **       |
| وتیل بذا                          | قبل ہذا             | 14      | "        |
| (1.: 49)                          | ( + 4/1 +)          | * 1     | ,,       |
| معبثر                             | مبعبر               | ٣       | 110      |
| (14:6.)                           | (0./6.)             | 1 ~     | "        |
| (ar : a)                          | (00/00)             | •       | 171      |
| الجـُـهِنُونَ قالوا               | الجابلون ، قالوا    | 11      | 188      |
| شهيدا                             | الشهيدا             | *       | 164      |
| ان اعرف                           | ان اعراف            | 13      | "        |

| الى الجهاد                 | الى جهاد             | 11  | ***   |
|----------------------------|----------------------|-----|-------|
| (سوره ۲ ـ آيت ۱۵۱)         | (سوره ۲ ـ آيت ۲ م ۱) | 15  | 1 4 4 |
| (11.:14)                   | (ینی اسرالیل - ۱۱۰)  | •   | AFI   |
| ان لی معال <i>نه وق</i> دا | عم لی مع الله وقت    | 1 1 | 744   |
| عبدالرشيد طارق             | عبدالرحان طارق       | ٠.۵ | 412   |
| للذين                      | اللذين               | 15  | ٥.٩   |
| الله (١٥: ١١)              | اش                   | 1 ( | **    |